GOVERNMENT OF INDIA

DEPARTMENT OF ARCHAEOLOGY

# CENTRAL ARCHAEOLOGICAL LIBRARY

CALL NO. 891. 05 A.M.G. 14589

D.G.A. 79.

Oct. 16 %





# ANNALES DU MUSÉE GUIMET

BIBLIOTHÈQUE D'ÉTUDES TOME XIX

# LE NÉPAL

SYLVAIN LÉVI

VOLUME III





# LE NÉPAL

ÉTUDE HISTORIQUE D'UN ROYAUME HINDOU

14589

PAD

## SYLVAIN LÉVI

PROPESSEUL AU COLLEGE DE FRANCE

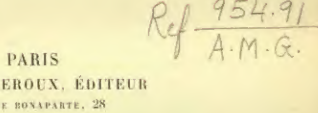
OUVRAGE ILLUSTRE D'HELIOGRAVURES



VOLUME III

ERNEST LEROUX, ÉDITEUR

28. RUE BONAPARTE, 28





LIBRARY NEW DELILI.

Acc. No 1458.7

Date Call No. 891-25. A.M.G. Val. 12

# LE NÉPAL



## 1. — INSCRIPTION DU PILIER DE CHANGU NARAYAN

Le pilier de Changu Narayan a été découvert par Bhagvanlal Indraji qui a estampé et publié en partie l'inscription. Malheureusement le prêtre du temple où ce pilier est conservé ne permit pas au pandit de dégager la partie inférieure, qui était enfoncée dans le sol. Bhagvanlal ne put donc relever que les 17 premières lignes de la face 1, 17 de la face II, et 20 de la face III. Avant mon départ pour l'Inde, Georges Bühler, qui devait périr tragiquement un peu plus tard, recommanda tout particulièrement à mon attention l'inscription incomplète; il m'engagea, si j'obtenais d'entrer au Népal, à multiplier les démarches afin de rapporter un estampage complet. J'ai déjà raconté (vol. II, 388; 404) comment la bienveillance du Darbar me facilita la tâche; le zèle éclairé du Mahârâja Bîr Sham Sher sul triompher des refus et des menaces du prêtre de Changu Narayan. L'accès du temple, il est vrai, me resta interdit par une mesure de rancune puérile; mais les soldats Gourkhas que j'avais dressés réussirent à déterrer la base du pilier sans l'endommager, et à prendre plusieurs estampages de l'inscription totale.

l'ai pu, de l'enclos du temple, regarder le pilier qu'il ne m'était pas donné d'approcher; je l'ai indiqué sur la photographie reproduite I, 231. La description fournie par Bhagvanlal est parfaitement exacte : il est situé à gauche (pour le spectateur) de la porte du temple de Changu Narayan; la moitié inférieure est carrée; le hant est d'abord octogone, puis chacun des pans se dédouble, et le sommet est circulaire. Les débris du chapiteau ancien et du Garuda qui le couronnait sont encore conservés dans une sorte de cage à claire-voie au milieu de la cour d'entrée; le lotus et le cakra qui ont remplacé le couronnement primitif, depuis une cinquantaine d'années maintenant, se voient sur la photographie. L'architecture du pilier rappelle de très près le pilier de Harigaon (cf. la pholographie II, 119); la paléographie rapproche de même les deux inscriptions.

L'inscription de Changu Narayan est gravée avec beaucoup de soin sur trois des quatre faces. La partie inscrite couvre sur la face I une hauteur de 0°,80; sur la face II, de 0°,80; sur la face III de 0°,92, divisée respectivement en 26 lignes (I), 24 lignes (II), 28 lignes (III). La largeur des lignes sur les trois faces est uniformément de 0°,34. Les caractères ont en moyenne une hauteur de 0,012 sur la face I, de 0,011 sur les deux autres; l'espacement des lignes est d'environ 0,22 sur les deux premières faces; sur la III°, il est irrégulier et va en croissant vers la fin, avec un écart de 0,018 à 0,026.

L'écriture est, nettement et sans hésitation possible, du type Gupta. Les observations de détail ne feraient guère que doubler celles que je présenterai au sujet du pilier de Harigaon. Parmi les lettres les plus caractéristiques, je me contenterai de citer l'i initial (II, 15; III, 4; 9; 16) formé de deux points disposés verticalement et d'une barre verticale à la droite; le ha, fermé à la droite du scribe, le sa

avec sa large boucle, le dha ovale, le tha complètement arrondi, le bha avec l'angle largement ouvert. Bhagvanlal (et Bühler qui a traduit son article) avait déjà constaté que « la forme des lettres concorde exactement avec celle des inscriptions Gupta ». Cependant M. Fleet n'a point hésité à descendre la date de cette inscription jusqu'au début du vin' siècle (705 J.-C.), aussitôt avant Civadeva (II)et Jayadeva : l'éminent épigraphiste s'est trouvé, dans cette occasion, entraîné à dénier l'évidence du témoignage paléographique pour soutenir une combinaison chronologique abandonnée aujourd'hui. C'est aux environs du ve siècle que la paléographie tendrait à ranger Mânadeva, comme avaient fait Bhagvanlal et Bühler qui interprétaient la date de l'inscription par l'ère vikrama (386 samvat = 329 J -C.), à l'époque même de Samudragupta « dont les édits sur piliers ressemblent totalement aux inscriptions de Manadeva» (Some considerations on the History of Nepál, p. 50 du tirage à part). Nous aurons à discuter tout à l'heure les détails de la date.

L'inscription est en sanscrit, et à l'exception des deux premières lignes où est énoncée la date, elle est en vers. Chacune des stances porte à la marge son numéro d'ordre indiqué en lettres numérales. Le mètre employé d'un bont à l'autre est le cârdûlavikridita, que le poète manie avec une réelle aisance. A défaut d'une imagination originale ou brillante, l'auteur possède à fond son métier de versificateur; sa langue est pure et simple; il n'abuse pas des longs composés; il atteint rarement et ne dépasse pas un groupement de sept mots. Son lexique est classique. Le mot nirbhe (III, 16) manque, il est vrai à P.W.; mais P.W.² cite le mot avec une référence à Caraka. Le mot apastra a arme de défense » (III, 1) n'est point relevé dans P. W.ª Bhagvanlal note comme une impropriété l'emploi du cansalif karaya pour le simple (II, 8: rajyam putraka karaya); mais

sa critique porte à faux. L'expression rājyam kāray\* est consacrée tout au moins par le vers traditionnel sur le règne de Râma, attesté à la fois en sanscrit par le Râmâyaṇa VI, 130, 104; le Mahā Bhārata VII, 2244 (et cf. III, 11219); le Hariyaṇṇa 2354:

..... Rāmo rājyam akārayat

et en påli par le Jåtaka 461 (Daçaratha j\*):

..... Rāmo rajjam akūrayi.

Le Râmâyaṇa emploie ailleurs encore la même expression, p. ex. à propos de Diltpa (1, 42, 8 éd. Bombay) :

..... rājā rājyam akārayat.

La graphie, dans l'ensemble, est extrêmement correcte; les fautes relevées par Bhagvanlal sont des lapsus du pandit lui-même, La prétendue correction abhidhanat sati (II, 1) est fondée sur un faux sens; la construction est littéralement: « La reine Râjvavati sera Cri en personne, étant ayant-désignation d'épouse du roi». Sati, qui suit "abhidhānā, n'est pas une simple platitude, mais marque bien, conformément à l'usage, la fonction d'épithète du terme précédent. Le bha de bharttuh II, 17 est très clairement tracé et ne ressemble pas à un ka. La correction indiquée sur II, 14 prănăn est sans raison; le texte aussi bien que le fac-simile et la transcription de Bhagvanlal, écrivent correctement ce mot. La correction "satvo' ribhih pour prajnatasatvoru [bhih] souligne sculement une errenr de lecture (III, 1); le texte porte clairement "satpauruşah qui est très correct. Enfin (III, 19) il est inutile de substituer esyaty à ecyaty, car le texte porte esyaty nettement tracé. Je n'entends pas au reste diminuer par ces constatations le mérite bien connu de Bhagvanlal qui fut un déchiffreur admirable de sagacité et de science.

Il convient d'observer que l'inscription de Changu Narayan redouble soigneusement la muette après r, et se range ainsi dans la série antérieure à Amguvarman. Elle note la finale absolue par un caractère de dimension moindre tracé au-dessous du niveau de la ligne, tandis qu'avec Çivadeva (I) et Amguvarman on voit paraître le trait du virâma tracé soit au-dessus, soit au-dessous de la lettre.

L'inscription commémore une donation au dien de Changu Narayan (Hari, 1, 6) faite par la reine Rajyavali, sur le conseil de son fils le roi Mânadeva, à la suite d'une campagne victorieuse qui avait conduit ce prince à l'Ouest du Népal propre, par delà la Gandaki, jusque dans la citadelle (puri) du Malla indocile. J'ai déjà commenté du point de vue historique cette inscription (II, 99 sqq.). L'objet de la donation n'est pas clairement énoncé; il s'agit sans doute du pilier lui-même, indiqué par le démonstratif tat « ceci » à la fin de l'inscription. L'usage d'élever des piliers commémoratifs remonte dans l'Inde jusqu'à l'empereur Açoka. Les Guptas, leurs voisins, et leurs successeurs ont renouvelé ou perpétué cette pratique. L'exemple le plus frappant en est la praçasti de Samudragupta à Allahabad, gravée sur un pilier d'Açoka même. La désignation la plus usuelle de ces piliers est le mot stambha; on trouve aussi yaşti (=lat) appliqué dans une inscription de Hastin et Carvanàtha (Fleer, Gupta Inscr., p. 111) à un pilier de délimitation (vala[ya]-yaṣṭi), et yapa spécialement appliqué aux piliers qui commémorent un rite (pilier de Vișnuvardhana à Bijayagaḍh, Fleet, ib., 253; Skandagupta? à Bihar; Manadeva lui-même emploie ce mot pour désigner les piliers érigés par son père, le pieux Dharmadeva; III, 5). L'usage est aussi bien civaîte (Mangaleça à Badami) que vichnouile (Candra à Mehrauli; Budhagupta à Eran), ou jaina (Kahaun, temps de Skandagupta), ou bouddhique (Simhavarman à Amaravatt). Dans le culte vichnouïte tout

au moins, le pilier est comparé à un étendard du dieu (Visnor dhvajah sthapitah, à Mehrauli ; Janardanasya dhvajastambhah, à Eran). L'érection du pilier est généralement désignée, comme dans la présente inscription (ucchritaile, III, 5) par le verbe ucchray". Par une rencontre, qui n'est pas due seulement au hasard peut-être, l'inscription de Changu Narayan rappelle deux inscriptions sur pilier de Skandagupta, L'une, à Bhitari, célèbre ce prince « lui qui, après que son père fut parti au ciel, rétablit la Laksml de sa race submergée, subjugua son ennemi, et s'écriant : « Me voici le maître! » alla tout joyeux trouver sa mère qui avait les yeux pleins de larmes, comme Kṛṣṇa avec Devaki » (l. 12-14 : pitari divum upete viplutam vançalaksmim bhujabalavijitarir yyah pratisthapya bhuyah [1] jitam iti parilosan mataram sasranettram hatarimar iva Krsuo Devakim abhyupetah [II]. Le tableau et les expressions même évoquent l'entrevue de Mânadeva avec sa mère Răjyavati et dénotent sans doute l'imitation du même modèle. L'autre inscription très mutilée (à Bihar) laisse transparaltre la personne de la mère du roi (l. 12). Ces deux inscriptions se placent dans la seconde moitié du ve siècle. Un siècle après, l'inscription de Mangaleça à Badami présente une analogie un peu plus lointaine avec l'inscription de Changu Narayan. Le roi Mangaleça, au retour d'une grande victoire remportée sur le Kalatsúri Buddharája, fait une offrande à (Civa) Makuteçvara et grave sa donation sur un pilier commémoratif. L'inscription, rédigée dans une prose savante, célèbre d'abord les ancêtres du roi, comme fait Mânadeva à Changu Narayan; puis vient l'éloge du roi, enfin le narrateur passe au récit des circonstances de la donation par un mouvement presque identique de part et d'autre (kim bahuna, Badami, l. 10. kim vākyair bbahubhih, Changu III, 20), & Le roi, qui avait au cœur l'impalience de dresser un pilier commémoratif

de la victoire de sa puissance (caktijayastambha), considéra qu'il fallait d'abord dresser le javelot d'un pilier en commémoration du triomphe de la piété (dharmmajayastambhaçakti)... Il manda l'épouse de son père, la reine Durlabhadevi et lui dit: Que ceci soit ton affaire! Présentez en offrande à Makuţeçvara Nâtha ces choses... (l'énumération suit). »

L'inscription de Changu Narayan est datée de « samvat 386, an mois de jyaistha. quinzaine claire, premier jour de la lune, 1, la lune étant associée à l'astérisme Rohiot, an temps favorable d'Abhijit ». Bhagvanlal, sans s'arrèler aux détails de la date, avait examiné l'interprétation de l'année au point de vue de la chronologie fournie par les Vameavalis. Il avait réduit d'une part à l'ère çaka (= 464 J.-C.), de l'autre à l'ère vikrama (= 329 J.-C.) ; puis trouvant que la moyenne des règnes entre Manadeva et Jayadeva était plus vraisemblable dans le second système que dans le premier, il avait préféré l'ère vikrama. Le procédé est toujours délicat : appliqué aux Vamçavalis du Népal, si fantaisistes dans leurs spéculations chronologiques, il était voué d'avance à l'échec. M. Fleet a plus tard repris l'examen de la chronologie ancienne du Népal en se fondant sur la date 316 de Civadeva (I) donnée par l'inscription du Golmadhitol que M. Bendall avait récemment découverte et publiée. Je laisse de côté la discussion de ce système que l'ai déjà critiqué dans un article du Journal asiatique, en 1894. M. Fleet, admettant que les inscriptions du Népal se divisent en deux séries parallèles usant d'ères différentes, rapporte l'inscription de Changu Narayan à l'ère Gupta; il obtient ainsi 386 Gupta = 705-706 J.-C. = 628 caka courant, soit 627 çaka expiré. Partant de cette donnée, Sh. B. Dikshit a vérifié pour M. Fleet les détails de la date ; il a trouvé que a la tithi donnée finissait le mardi 28 avril 705 J.-C., à 57 ghatts 12 palas après le lever du soleil ; que

le nakṣatra Kṛttikā durait jusqu'à 11 ghaṭts 3 palas après le lever du soleil, que le nakṣatra Rohint venait ensuite et continuait jusqu'à 11 ghaṭts 18 palas après le lever du soleil le lendemain mercredi, et que, conséquemment, le muhūrta Abhijit, qui est le huitième dans la série des muhūrtas, et qui commence done avec la 15° ghaṭt comptée depuis le lever du soleil, s'est produit, comme le veut le texte de l'inscription, tandis que le nakṣatra Rohint était courant » (Gupta Inser., Introd. 93-95).

Comme il arrive souvent des prétendus arguments scienlifiques introduits dans les recherches d'histoire et de philologie, la preuve ne prouve rien. Les détails de la date, malgré leur nombre, ne laissent rien de précis à la vérification. La position donnée, loin d'être accidentelle, est presque régulière, ou du moins très fréquente. En effet le mois de jyaistha est le mois où la lune doit être pleine dans la constellation de Jyestha; donc, à la nouvelle lune qui précède, la longitude de la lune doit être de 180° de moins. L'intervalle entre Jyesthà et Rohint étant de 187°. et le déplacement de la lune étant de 12° par tithi, il y a de fortes chances pour que la lune passe en Rohini dans le conrant de la première tithi (pratipad) de jyaistha. De plus, le muhûrta Abhijit (= Vidhi° ou Brahma°) est le huitième des quinze muhûrtas de la journée, ou des trente muhûrtas qui vont du lever du soleil au lever suivant ; chaque mubûrta dure 48 minutes. Donc, au moment où commence Abhijit,  $7 \times 46' = 336$  minutes = 5 heures et 36 minutes se sont écoulées depuis le lever ; la distance de la lune à Jyestha s'est ainsi réduite d'un peu moins de 3°, et sa position a plus de chances encore d'être dans la région du nakṣatra Rohini. Au reste, s'il s'agit d'arguments astronomiques, il faut observer que la solution calculée par Dikshit et adoptée par Fleet est inconciliable avec l'intercalation d'asadha en 449 fournie par une de nos inscriptions. Si 386 saṃval équivaul à 628 çaka courant, 449 équivaul alors à 691 çaka courant; or cette année-là, il y a une intercalation de jyaiṣṭha dans le système vrai, de vaiçākha dans le système moyen, mais non pas d'āṣāḍha. Si, comme je le crois, 449 avec son āṣāḍha intercalaire correspond à 482 çaka courant, 386 saṃval répondrait à 419 çaka courant. Or le premier jyaiṣṭha de 419 çaka courant, au moment où le soleil se lève, la lune se trouve en Rohiṇi, et il lui reste à parconrir ½00 de lunaison dans ce nakṣatra, autrement dit elle doit y rester encore pendant 12 heures 23 minutes. Puisque le muhūrta Abhijit commence 5 heures 36' après le lever, la lune est encore en Rohiṇi pendant ce muhūrta. La date du pilier de Changu Narayan correspond dans cette hypothèse au mardi 1º mai 496 J.-C.

Cette date ne satisfait pas seulement aux données astronomiques de l'inscription; elle est aussi en harmonie avec les caractères paléographiques. D'ailleurs, en dehors des considérations particulières que j'ai fait déjà valoir ou que j'aurai à signaler dans la suite, à propos d'autres inscriptions, un fait seul suffit à classer définitivement Mânadeva avant Amçuvarman ; grâce au contrôle offert par l'inscription du Yag bahal, nous sommes assurés maintenant que le cri Mana vihara compris dans la liste des libéralités d'Amcuvarman (Harigaon, an 32) est bien le Mânadeva vihâra, le monastère fondé par Màna deva à Palan. La même inscription désigne aussi un Mânecyara, un Dhârà Mâneçvara qui sont probablement des fondations pienses de Mana deva. Le Managrha, d'où les rois Licchavis après Mana deva datent leurs ordonnances, et qui se trouve aussi mentionné chez Ameuvarman (Harigaon, an 30; 1, 10) est sans doute le palais élevé par Manadeva.

Nota. - Dans la transcription de cette inscription comme

aussi des suivantes, j'indique par des lettres grasses les caractères qui dans l'écriture originale sont tracés au-dessous de la ligne et réduits de dimension; ce procédé graphique équivaut à l'emploi du virâma dans les alphabets modernes.

L'italique marque les lettres douteuses.

#### TEXTE.

#### I

- 1. Samvat 386 jyaişthamāse çuklapakşe pratipadi 1
- [Ro]hiņīnakṣattrayukte candramasi muhūrtte praçaste bhijiti
- 3. [Çarī]vatsāúkitadīptacāruvipu[la|prodvettava|kṣa|sthalaḥ
- 4. vakṣaḥstanapadmabāhu[ruciraḥ] sma-pravṛddhotsavaḥ
- 5. [trai]lokyabhramayantravartti ... vyäsanganityo vyayah
- [do]lādrau nivasañ jayaty ani[mi]şair abhyarecyamāno Hariḥ (1)
- 7. :: Isā :: yapratāpavibha vair vvyā yāmasamksepakrt
- 8. [rājābhū]d Vṛṣadeva ity [anupamaḥ sa|tyapratijñodayaḥ
- 9. ::: saviteva diptakira [naih] samyagdhe [taih] svaih sutaih
- vidvadbhir bbahugarvvitair aca[palaih ::] vinītātmabhiḥ
   (2)
- [ta]syābhūt tanayaḥ samṛddha[viṣa]yaḥ sańkhyeṣv ajeyo ribhiḥ
  - L. 2. Bhagvanlal transcrit à tort naksaten.
- L. 4. La syllabe str est lisible sur l'estampage après vakiali. La conjecture sma[rtte] de Bhagvanlal me parait impossible à concilier avec les traces visibles sur l'estampage.
  - L. 5. La syllabe rtti se lit assez clairement après gontrara.
- L. 6. Le fac simile de Bhagvanlal redouble hien le c de varccyan; mais sa transcription en dévanagari porte par errour vrayan.
- L. 10. La conjecture de Bhagvanlal khystair vinità est inacceptable, car on aurait eu cvini avec redoublement du a près r.

ca. [rājā] Çańkaradeva ity apa : . . tipradali satyadhīli

r3. : vikramadānamānavi[bhavai]r llabdhvā yaçah puşkalam

 rarakşa gām abhi[matair bhṛ]tyai[r mṛge]ndropamah (3)

 [tasyā]py uttamadharmmakarmmaya : . . . . vid dhārmmikah

 [dha]rmmā[tmā] vinayepsur utta[maguņaḥ çrī Dha]rmmadevo nṛpaḥ

17. [dha]rmmenaiya kulakramagata : .... rajyam mahat

s[phī]tīkṛtya nayair nnṛparṣicari : bhāvya ceto nṛṇām
 (4)

 [re]je sa[ttvām]çubhiḥ surānu ;;; ḥ sampannamantrarddhibhiḥ

20. - māvā - viçuddhadehahṛdayaç candradyutiḥ pārtthivaḥ

 [pa]tnī tasya viçuddhavamçavibbavā çrī Rājyavaty uttamā

22. ; ņā ;; bhavat ; kulaçu ; r llakşmīr i[vā]gryā Hareḥ (5)

 rater yyaçomçubhir idam [v]yābhāsya kṛtsnañ jagat

a'i. yāti sma tridivālayan narapatāv udyānayātrām iva

pramlānā jvaravihvalā kulaja :: nekamandā tadā

26. devābāravidhikriyāsv abhiratā tadviprayogāt purā (6)

#### 11

- devî Băjyavatî tu tasya nṛpater bhāryyābhidhānā satī
- grīr evānugatā bhavişyati tadālokāntarāsanginī
  - yasyāñ jāta ihānavadyacaritaḥ çrī Mānadevo orpaḥ
  - käntyä çäradacandramä iva jagat prahlädayan sarvvadä
     (7)
- pratyāgatya sagadgadākṣaram idan dīrggham vinicvasya ca

- 6. premņā putram uvāca sācruvadanā yātah pitā te divam
- 7. hā putrāstamite tavādya pitari prāņair vethā kim mama
- rājyam putraka kārayāham anuyāmy adyaiva bharttur ggatim (8)
- kim me bhogavidhānavistarakṛtair āçāmayair bbandhanaili
- 10. mäyäsvapnanibhe samägamavidhau bhartträ vinä jivitum
- 11. yāmīty evam avasthitā khalu tadā dinātmanā sūnunā
- 12. pādau bhaktivaçān nipīdya çirasā vijāāpitā yatnatah (9)
- kim bhogair mmama kim hi jivitasukhais tvadviprayoge sati
- prāṇān pūrvvam ahaň jahāmi paratas tvam yāsyasīto divam
- ityevam mukhapańkajāntaragatair nuctrāmbumiçrair dṛḍham
- vākyapāçair vvihagīva pāçavaçagā baddhā tatas tasthuşī (10)
- 17. satputreņa sahaurddhvadchikavidhim bharttuh prakṛtyātmanā
- çīlatyāgadamopavāsaniyamair ekāntaçuddhāçayā
- 19. [vi]prebhyo pi ca sarvvadā pradadatī tadpuņyavrddhyai dhanam
- tasthau taddhṛdayā satī vratavidhau sākṣād ivārundhatī (11)
- putro py ūrjjitasattvavikramadbṛtiḥ kṣāntaḥ prajāvatsalaḥ
- 22. karttā naiva vikatthanah smitakathah pürvvābhibhāşī sadā
- 23. lejasvī na ca garvvito na ca parām lokajňatān nācritah
- L. 6. Le m final de dicam est clairement tracé : c'est par erreur que Bhagvanlal fit et transcrit dicam.
- L. 13. Bhagvanlal transcrit en dévanagari bhogair mama sans redoubler le m après le r; mais son facsimilé corrige lui-même cette inexactitude.
  - L. 47. La lecture atmanab, chez Bhagvanlal, est certainement fautive.

dīnānāthasuhṛt priyātithijanaḥ pratyartthinām mānanut
 (12)

#### III

- astrāpāstravidhānakauçalogaņaih prajňātasatpauruṣaḥ
- çrimaccărubhujați pramṛṣṭakanakaçlakṣṇāvadātacchaviţi
- 3. pināmso vikacāsitotpaladalaprasparddhamānekṣaņaḥ
- 4. sākṣāt kāma ivāngavān narapatiḥ kāntāvilāsotsavaḥ (13)
- yūpaiç cārubhir ucebritair vyasumatī pitrā mamālańkṛtā
- kṣāttreṇājimakhāçrayeṇa vidhinā dīkṣāçrito haṇ sthitaḥ
- yātrām praty arisańkṣayāya tarasā gaechāmi pūrvvān dicam
- 8. ye cajnavaçavarttino mama nṛpāḥ saṃsthāpayiṣyāmi tān (14)
- ityevaň jananím apetakaluṣām rājā praṇamyocivān
- nāmbānṛṇyam ahan tapobhir amalaiḥ çaknomi yātum pituḥ
- 11. kin tv āptena yathāvad astravidhinā tatpādasaṃsevayā
- yāsyāmīti tato mbayātimudayā dattābhyanojāo nṛpaḥ
   (15)
- prāyāt pūrvvapathena tatra ca çaṭhā ye pūrvvadeçāçrayāḥ
- sāmantāḥ praņipātabandhuraçiraḥ prabhraṣṭamaulisrajaḥ
- tānājňāvaçavarttino narapatiḥ saṃsthāpya tasmāt punaḥ
- nirbhīḥ siṃha ivākulotkaṭasaṭaḥ paccādbhuvañ jagmivān (16)
- 17. sāmantasya ca tatra dustacaritam crutvā cirah kampayan
- bāhum hastikaropamam sa çanakaili sprstvābravīd garvvitam

L. 4. L'estampage porte très clairement satpaurusah au lieu du satroru[bhih] de Bhagvanlal.

L. 48. Les deux syllabes portées au-dessus de la ligne 18 sur le facsimilé de Bhagvanlal ne correspondent à rien dans l'original.

- 19. āhūto yadi naiti vikramavaçād eşyaty asau me vaçam
- kim väkyair bbahubhir vṛthātra gaditaiḥ saṃkṣepataḥ katthyate (17)
- 21. adyaiva priyamātuloruvişamakşobhārņņavasparddhinīm
- 22. bhimāvarttatarangacancalajalān tvan gandakim uttara
- 23. sannaddhair vvaravājikunjaraçatair anvemi tīrttvā nadīm
- tvatsenām iti niccayān narapatis tīrņņapratijā as tadā (18)
- 25. jitvā Mallapurīn tatas tu çanakair abhyājagāma svakam
- deçam pritamanās tadā khalu dhanam prādād dvijebliyo kṣayam
- 27. rājāi Bājyavati ca sādhumatinā proktā dṛḍhaṃ sūnu nā]
- 28. bhaktyāmba tvam api prasannahṛdayā dānam prayacchasva t[at] (19)

#### TRADUCTION.

#### 1

- (1-2). An 386, mois de Jyaiştha, quinzaine claire, premier jour de la lunaison, 1, la lune étant associée au nakşatra Rohini, au temps favorable d'Abhijit.
- L. 49. L'estampage porte clairement la forme correcte espaty, au lieu de la lecture espaty de Bhagvanlal.
- L. 28. Bhagvanfal lit à tort reidhétegaditail. Les caractères exthatra sont très nets.
- 1. L'épithète de praçasta « xanté, recommandé » appliquée à Abbijif n'est point un simple ornement littéraire. Un vers du Matsya Puràua, cité par le Çabdakalpa druma où Goldstücker l'a emprunté, recommande expressément l'heure d'Abbijit pour les donations:

aparāhņe tu samprāpte AbhijidRaukiņodaye ynd otro diyate jantos tad aksayam udāhstam.

 Quand l'après-midi arrive, si Abhijit se produit en Rohint, le don qu'on fait alors est déclaré impérissable.

- r. Le Crivatsa est empreint sur l'éclat gracieux de sa large et vaste poitrine; sa poitrine, ses seins, ses bras (des lotus!) resplendissent; il met en fête...; les trois mondes sont la machine à rotation qu'(il) fait tourner.. pour sa distraction continuelle, lui, l'Impérissable. Le Dolâdri est sa résidence. Vive celui qu'adorent, les yeux toujours ouverts, [les dieux], Hari!
- 2. ..... par sa majesté, par ses richesses, il réduisait ses efforts; tel était le roi Vṛṣadeva, Fincomparable; sa promesse se vérifiait dans ses effets; comme le soleil l'est de rayons éclatants, il était... de ses fils bien maintenus, savants, très fiers, sans caprices, soumis à la discipline.
- 3. Son fils, maître d'un empire prospère, invincible à ses ennemis dans les combats, fut le roi nommé Çankaradeva,... très libéral, cœur sincère... par sa vaillance, sa charité, son honneur, ses richesses, il acquit une pleine gloire;.. il protégea la terre par des lieutenants estimés, pareil au roi des fauves.
- 4. Son (fils), excellent en vertus, en actes...., savant, soumis à la Loi, ou plutôt la Loi même, aspirant à la sagesse, excellent en qualités, fut le roi Dharmadeva. La loi même l'avait désigné pour hériter d'un grand royaume; sa sagesse enrichit l'histoire des saints royaux, en réjouissant le cour des hommes.
- 5. Il rayonnait le bien; ... aux dieux, ses desseins, ses succès étaient parfaits; .... il avait la pureté du corps et du cœur; ce prince brillait comme la lune. Son épouse qui avait la pureté de la race et des richesses, était l'excellente Râjyavati..... comme la Lakşmi excellente de Hari.
- 6. Après avoir... des rayons de sa gloire illuminé le monde entier, le roi des hommes partit au séjour du ciel, comme à une promenade de parc ; défaite, agitée de fièvre... elle s'alanguit, elle qui se plaisait aux rites, nourriciers des dieux, avant qu'elle fût séparée de lui.

#### II

- 7. La reine Râjyavatî, qui porte le nom d'épouse de ce roi, sera en réalité Çrî en personne venue à sa suite en cherchant une occasion de le regarder, elle en qui est né le héros irréprochable, le roi Mânadeva, qui — tel l'astre lunaire en automne — rafraîchit le monde en tout temps.
- 8. Elle vint le trouver, des sanglots dans la voix, avec de longs soupirs, le visage plein de larmes, et elle dit à son fils avec tendresse : « Ton père est parti au ciel! Ah! mon fils! maintenant que ton père s'en est allé, qu'ai-je à faire de la vie? Exerce, mon cher fils, la royauté! Moi, dès aujourd'hui, je vais suivre ton père.
- 9. Qu'ai-je à faire des chaînes de l'espérance, fabriquées par l'infinie variété des plaisirs, pour vivre sans mon époux, dans ce monde où la rencontre a l'air d'une illusion ou d'un rève. Je m'en vais! » Ainsi résolue, son fils attristé lui pressa les pieds de sa tête, par affection, et l'avisa ainsi, non sans peine:
- 10. α Qu'ai-je à faire des plaisirs? qu'ai-je à faire des joies de la vie, si je suis séparé de toi? Je veux être le premier à cesser de vivre ; après moi tu partiras au ciel. » Ainsi parlant, les lacets de ses paroles, tendus à l'intérieur du lotus de sa bouche, et mêlés avec l'eau des larmes, l'enveloppaient comme une oiselle qui reste prise au filet.
- 11. En compagnie de son fils, elle accomplit en personne les rites funéraires pour son époux : la vertu, la charité, la chasteté, les jeûnes, les saintes abstinences avaient purifié le fond de son cœur ; elle distribua totalement aux brahmanes sa fortune pour accroître les mérites de son époux ; elle n'avait que lui au cœur pendant les cérémonies sacrées : telle Arundhatî incarnée.

12. Et son fils, trésor de vertu, de valeur, de noblesse, patient, chéri de ses sujets, il agit sans phrases, il sourit en parlant, il est le premier toujours à saluer, il est énergique sans orgueil; on ne saurait dire qu'il n'a pas atteint la plus haute connaissance du monde; il est l'ami des affligés et des orphelins; il aime ses hôtes; il fait oublier aux solliciteurs leur susceptibilité.

#### III

13. Les armes de jet et de défense qu'il manie avec adresse font connaître sa réelle bravoure; ses bras sont majestueux et gracieux; l'or poli n'est pas plus lisse ni plus clair que son teint; ses épaules sont larges; l'épanouissement des pétales du lotus sombre rivalise avec ses yeux. On croirait qu'il est l'Amour visible et incarné, ce roi qui met en fête la coquetterie des aimées.

14. « Mon père a décoré la terre des piliers élégants qu'il a dressés: j'ai reçu moi-même le baptême des kşatriyas dans la pratique des batailles: je pars en procession pour détruire mes ennemis vers la terre orientale, bien vite, et les princes qui reconnaîtront mon autorité suzeraine, je les installerai rois, »

15. C'est en ces termes que le roi parla à sa mère sortie de son deuil, incliné devant elle, « Non, ma mère! je ne puis m'acquitter envers mon père par des mortifications sans tache: c'est par la pratique des armes, où je suis destiné, que je pourrai faire honneur à sa sainte mémoire. » Sa mère, toute joyeuse, lui donna son consentement.

16. Le roi partit alors par la route de l'Est. Et là tout ce qu'il y avait de marquis déloyaux dans les provinces de l'Est dut s'incliner et courber devant lui la tête en laissant tomber guirlandes et diadèmes; il les rendit dociles à ses ordres. Puis, étranger à la crainte, comme un lion qui agite sa massive crinière, il s'en alla vers la terre d'Ouest.

17. Apprenant que le marquis de là se comportait mal, il agita la tête, toucha lentement son bras 'qui semblait une trompe d'éléphant, et dit fièrement : « S'il ne vient pas à ma sommation, il faudra bien qu'il se rende à ma valeur.

A quoi bon de longs discours ? Je le dis en bref.

18. « Aujourd'hui même, ô frère de ma mère, toi qui m'es cher, traverse la Gandaki, si large, si agitée qu'elle rivalise avec l'Océan, avec ses tourbillons formidables et ses vagues ondoyantes. Escorté de chevaux et d'éléphants par centaines, excellents, caparaçonnés, je suis ton armée en franchissant la rivière. » Sa décision prise, le roi tint parole.

19. Ayant conquis la ville du Malla, il s'en retourna par étapes dans son pays; et alors, le cœur joyeux, il donna aux brahmanes des richesses inépuisables. Et la reine Răjyavati fut ainsi interpellée, d'une voix ferme, par son fils vertueux; « D'un cœur serein, ô ma mère, donne,

toi aussi, dévotement ceci en offrande! »

<sup>4.</sup> Le geste indiqué a sans doute la valeur d'une attestation. C'est ainsi que le Bouddha, à l'heure de la crise suprème, touche la terre pour la prendre à témoin (bhūmi sparça mudrā). Manu (VIII, 113) enseigne que le juge « doit faire prêter serment au kṣatriya sur sa monture ou sur ses armes » et les commentateurs, cités par Bühler ad loc, expliquent que « le kṣatriya doit toucher les objets indiqués en disant: « Qu'ils me deviennent hors d'usage si je mens! »

## II. — INSCRIPTION DE LAJANPAT

Lajanpat est un hameau situé à l'Est de Katmandou. L'inscription est tracée au bas d'une sorte de tablette de pierre qui se dresse encore au milieu des champs. La table, qui mesure environ 0°,65 de large sur 0°,70 de haut, porte une composition en relief, où les gens du pays croient reconnaître et vénèrent une Yogint. En fait l'image représente, comme en fait foi la dédicace, un « Viṣṇu Vikrântamurti, adoré par les dicux et les sages ». Le dieu, couronné d'une mitre (mukuṭu) possède, contre l'usage ordinaire, quatre paires de bras; un des bras de droite porte le disque, un autre la massue (gadà); un autre vient s'appuyer sur la cuisse. Les jambes s'ouvrent à grand écart, comme il convient au dieu qui couvrit le monde en trois pas; un des pieds pose sur la base du tableau, l'autre s'élance vers le ciel (v. la photo. II, 101).

Dans l'angle inférieur de droite se déroule le prologue du miracle. Le roi Bali verse l'eau qui consacre la donation sur les mains d'un nain (vâmana); derrière le roi, sa femme et deux serviteurs, dont l'un conduit un cheval, tandis que l'autre est accroupi. Au-dessus, un personnage qui se renverse dans une attitude expressive de chute est sans doute encore Bali, précipité du pouvoir. D'autre part, sous les bras droits du dieu, Lakşmi, portée sur un lotus rond (padma), et tenant dans sa main un lotus en pinceau (utpala). Derrière elle, Garuda, les ailes éployées, agenouillé, les mains jointes en adoration sur la poitrine. Un Nâga, dont la lougue aigrette se reploie, soutient sur son bras les doigts de pied du dieu'.

Tout le morceau, enlevé avec une véritable bravoure, montre l'habileté des sculpteurs népalais vers l'an 500 de l'ère chrétienne. Dans la pénurie générale des données chronologiques relatives à l'Inde, cette pierre datée fournit un utile repère à l'histoire de la sculpture indienne et de

ses écoles.

L'inscription de la dédicace, en deux lignes, occupe tonte la largeur de la base; les caractères ont une hauteur moyenne de 0°,007. L'écriture est identique à celle des autres inscriptions de Mânadeva, L'inscription est rédigée en sanscrit correct. Elle est disposée sur le type des antres dédicaces du règne; en tête la date; puis une stance, ici dans le mètre compliqué de la sragdharà. L'indication du mois et du quantième est rejetée en dehors du vers, à la fin. Le nom du roi Mânadeva est associé à celui de sa mère, Râjyavati, comme sur le pilier de Changu-Narayan, qui est daté de l'année précédente (ou de trois ans plus tôt); c'est au profit de la reine-mère que la sculpture est établie.

L'image est sans doute une de celles que la tradition, consignée dans la Vamçavalt, assigne à la piété de Râjya-

vall (II, 98).

La date est figurée en lettres numérales, très nettes sur la pierre, sauf le chiffre des unités, qui peut être lu : 9.

<sup>4.</sup> La légende de Bali et du Nain est incontestablement vichnouîle; mais elle n'est pas étrangère au houddhisme, tout au moins au bouddhisme népalais, si largement syncrétique. Elle est contée tout au long dans le Karanda vyûha (manuscrit de la Bib. Nat., Burnouf 92, p. 23\* sqq.)

#### TEXTE.

- Samvat 300 80 7 mātuh çrī Rājyavatyā ;;;; nadeh sarvvadā puņyavrddhyai rājā çrī Mānadevaç çubha vimalamatih (; mbhā) ;;; (|) pātadi . tāmbhavābhuh
- z. zzzdazyitva nutrham iha ghazsthazyam asa samyak vişnum vikrantamürttim suramunimahitam satvalokaikanatham (||) vaiçakha çukla zzz

#### TRADECTION.

- Samvat 387. Pour l'accroissement des mérites de Râjyavatt, sa mère...... le roi Mânadeva à la pensée bonne et pure......
- (a élevé) un Vişnu dans l'attitude des (trois) pas, exalté par les dieux et les sages, l'unique protecteur du monde des créatures. Quinzaine claire de vaiçàkha, le.....
- L. 2. G'est à M. Thomas que je dois la lecture, presque certaine, stho pa jum asu au lieu de stho nam apa que j'avais donné dans le Journ. As.

### III. - INSCRIPTION DU TO-BAHAL A KATMANDOU

L'inscription du To-bahal est gravée sur un socle à demi enfoui dans le sol, à l'intérieur de Kalmandou, tout près de la porte orientale. Le socle porte aujourd'hui une statue de Mahâkâla (vulg. Mahenkal) reconnaissable à sa couronne de têtes de mort, à son sceptre que surmonte le vajra, surtout à la pochette (bourse ou demi-citron) qu'il tient à la main, et au serpent qui lui entoure le cou et lui cercle les reins. On ne peut admettre que ce soit là la statue originale, puisque la dédicace mentionne l'image d'un Indra Divâkara. Au reste j'ignore quelle divinité a pu être désignée sous ce nom, et s'il s'agit d'un dieu hybride, à caractère double, tel que le Sûrya-Vinâyaka du Népal moderne.

L'inscription est tracée sur trois lignes, la dernière incomplète; les deux premières ont une longueur de 0<sup>m</sup>,60; les lettres ont une hauteur moyenne de 0<sup>m</sup>,01. Dans son ensemble, elle rappelle étroitement l'inscription n<sup>e</sup> 2 de Bhagvanlal, qui date de onze ans plus tard. Le caractère paléographique est exactement le même et ne provoque pas de remarque. Elle est également en sanscrit, et anssi disposée de la même manière: En tête la date « samvat 402 »; puis la dédicace en deux clokas; enfin, en prose, l'indication du bien-fonds attribué à la donation. La date est exprimée en lettres-numérales. La mention complémentaire du mois et du jour, contenue dans le premier vers, ne fournit pas de données qui permettent la vérification.

Le fondateur de la statue est un marchand, chef de corporation, Guhamitra. Le terrain cédé se trouve dans une localité (pradeça) qui porte un nom purement névar, d'une lecture assez incertaine. Les indications relatives au terrain, énoncées en prose, contrastent par leur gaucherie et leur incorrection avec le style aisé et pur des vers de la dédicace.

#### TEXTE.

 [saṃya]t 400 2 (||) rājāaḥ çrī Mānadevasya samyak pālayato mahīm (|) āṣāḍhaçuklasya tithau pañcadaçyāṃ çubhārtthinā (1)

 vanijām sārtthavāheņa Guhamitreņa bhaktitaḥ (|) samsthāpito tra bhagavān Indro nāma divākaraḥ (2) kṣetram yathāgūmpadçum-pradeçe

3. çatasya bhūmih pindakamāni ca

L. 2. Le nom de la localité est douteux. Le second caractère du nom peut être thu, ou même khā ou khu. Le troisième est certainement un g; mais du pied de la hampe se détache un trait oblique, à angle aigu, trop net pour être considéré comme une cassure, et qui donne au g la valeur gū dans l'inscription de Bilsad (Cf. Būmen, Patéogr., table IV; I, 9, col. IV). Mais, à la ligne 3 de notre inscription, le même trait est combiné avec l'u de bh pour marquer l'allongement dans bhūmib.

L. 3. Le groupe sya, dans catarya est donteux. — L'i bref final de "mâni est probablement à corriger en t. — Le mot ca est tracé à un in-

tervalle de 0m,02 de la lettre précèdente.

Pour l'expression pradakamini, cf. inscription Bhagy. nº 44, de Jisangupta, l. 18: actipinalaminikinana bhāh; et aussi Bhagy. nº 9. aussi de Jisangupta, l. 44-42 piedakam upasamhriya où Bhagyanlal met en note; «pindaka, which is a synonym of the more common gras semes to denote a share of the produce of the field ».

#### TRADUCTION.

L'an 402. (Au temps) où le roi Mânadeva gouverne justement la terre, le quinzième jour du mois âṣâḍha, quinzaine claire, par désir du bien, Guhamitra, chef d'une corporation marchande, a dévotement élevé ici sous le nom d'Indra un saint Divâkara.

(Il lui a assigné comme revenu) un champ dans la localité de Yathagampadçum (3), de (la valeur de) cent (paṇas ?) et une terre d'une mesure de piṇḍaka.

### IV. - INSCRIPTION DU PILIER DE HARIGAON

Harigaon est un village situé à une lieue Est de Katmandou. Le site, qu'aucune légende locale ne consacre (à ma connaissance, du moins) a dù cependant connaître autrefois des jours glorieux. J'y ai recueilli en effet, outre l'inscription du pilier, deux stèles du roi Ameuvarman. Le pilier (v. la photographie, II, p. 119) est situé à l'Est et en dehors du village, au pied du talus qui porte Harigaon et qui descend en pente rapide. En janvier et en février, je trouvai ce pilier entouré d'une flaque d'eau qui en rendait l'accès difficile et qui compliqua fâcheusement la tâche de l'estampage; il fallait se cramponner d'un bras au pilier pour étendre et battre le papier de l'autre bras. Un petit tertre, qui borde la flaque d'eau, porte une chapelle rudimentaire où gisent des débris mutilés de sculptures anciennes, recueillis dans les champs voisins. Le prêtre (půjári) qui en a la garde ne sait rien de leur provenance réelle ni de leur histoire.

• Le pilier dans l'ensemble est en bon état, mais l'inscription a souffert. Elle n'occupe pas moins de 73 lignes, mais les vingt dernières lignes sont seules intactes; les trente lignes qui précèdent (24-54) sont tronquées, et souvent des deux extrémités. Le reste a disparu en grande partie, à tel point même que des dix-sept premières lignes il subsiste à peine les syllabes finales. L'écriture couvre au total

une haufeur de  $4^{m}$ ,65 sur une largeur de  $0^{m}$ ,28 ; la haufeur moyenne des lettres est de  $0^{m}$ ,008, et l'intervalle moyen des lignes de  $0^{m}$ ,016.

Les caractères, tracés et gravés avec soin, sont du type Gupta. A défaut d'une date précise que l'inscription ne fournit pas, les données paléographiques fournissent un repère solide à l'intérieur d'une série bien connue. Parmi les inscriptions des Guptas, c'est au type oriental, comme il fallait s'y attendre, que se rattachent les caractères de l'inscription : ils sont analogues et presque identiques à ceux du pilier de Kahaum, dans le district de Gorakhpur, daté du règne de Skanda Gupta et de l'an 141 (= 460/1 J.-C.). Dans la série népalaise, ils se rangent avec le groupe de Mâna deva (385 + , ère locale = 497 + J.-C., d'après mon hypothèse) et de Vasanta deva (435 +, ère locale = 546 + J.-C., id.), en contraste avec le groupe de Civadeva (516 [et non 316] + ère locale = 627 + J.-C.), d'Ameuvarman et de ses successeurs. La lettre la plus caractéristique est le ha, fréquent dans notre inscription (1, 3, 24, 26, 29, 33, etc.) et qui est toujours ouvert vers la gauche du scribe, tandis qu'à partir de Civadeva il se retourne sur son axe et présente régulièrement son ouverture à droite. Dans le la (L. 57, 61, etc.), la courbe inférieure se raffache directement à la tige verticale, tandis qu'à parlir d'Ameuvarman cette courbe se relie secondairement par un trait formant angle droit ou angle aigu avec la tige. Le ya porte sur une base à peu près horizontale et forme à gauche une boucle entièrement fermée, tandisque, dans les inscriptions de Civadeva, la base se sépare en deux parties, l'une arrondie, l'autre droite, au pied du trait médian, et qu'à partir d'Amenyarman elle s'arrondit en deux courbes de niveau différent. Le tha, le dha dessinent des ovales réguliers, tandis qu'à partir de Civadeva la ligne de droite se redresse verticalement et que ces deux

lettres prennent ainsi un aspect de plus en plus anguleux. Le gha (1.72) a un tracé neltement anguleux, an lieu de la forme arrondie qu'il présente chez Çivadeva (inscr. de Dharampur, dernière ligne). Le va a encore les trois côtés courbes, et surtout le trait de droite, qui s'est transformé en tige verticale dès le règne de Çivadeva. Notre inscription appartient donc certainement au vr siècle de l'ère chrétienne.

Elle est rédigée tout entière en sanscrit, et, à l'exception de la dernière ligne, qui forme colophon, en vers. Elle contient trente-quatre stances en mètres variés qui attestent une réelle mattrise. Les six premières (1-6), à en juger sur les syllabes finales, seules conservées, sont des clokas épiques ; puis treize en upajûti (7-20) ; une en rucirâ (21) ; deux en çikharinî (22-23); deux en praharşanî (24-25); une en mañjubhasin1 (26); deux en malini (27-28); deux en sragdharå (29-30); une autre en rucirà (31); trois autres en málint (32-34). Le style porte la marque de la bonne époque. L'inscription enrichit notre lexique de quelques mots nonveaux, d'une formation irrréprochable : (dus-)pratipādam, 1. 39; upanibandha", au sens de a composition verbale » (ib.); prapata" (49); tryātmanā (? 56); niramhasam, duritabhidam, tamomusam (63); aparajasā (66); ksāyinā (65); ksāyakena (67); samviveki (69). L'aoriste asrksat (37) est irrégulier, sans être complètement incorrect.

La graphie est, dans l'ensemble, très correcte. Je ne vois guère à noter que l'omission du d'redoublé dans sauksmyādurbodham (57) pour sauksmyād dur", et bhāvan (54) pour bhavān. Il convient aussi de remarquer que la muette est régulièrement redoublée après un r, comme c'est l'usage régulier sous les Licchavis jusqu'à l'avènement d'Amçuyarman.

A la suite des trente-quatre stances, un colophon en

prose, d'une seule ligne, désigne l'inscription comme un hymne (stotra) en l'honneur du bienheureux Dvaipàyana. Dvaipàyana est un des noms donnés à l'auteur du Mahâ-Bhàrata. Le Mahã-Bhàrata, qui le mentionne à maintes reprises, en donne l'explication étymologique:

evam Dvaipāyano jajūe Satyavatyām Parāçarāt nyasto dvipe sa yad bālas tasmād Dvaipāyanah smṛtah (1, 2415).

« C'est ainsi que Dvaipâyana naquit de Satyavati unie à Paraçara. Comme il fut, en bas âge, déposé sur une île (dvîpa), on l'appela pour cette raison l'Enfant-de-l'He (Dvaipâyana). » Le nom complet est Kṛṣṇa Dvaipâyana, avec le surnom de Vyâsa « le diascévaste ».

vivyāsa vedān yasmāt sa tasmād Vyāsa iti smṛtaḥ (1, 2417).

« Parce qu'il a compilé les Vedas, on l'appelle Vyàsa ». Le Mahà-Bhàrata paraît employer indifféremment ces noms; cependant, au cours du récit (car le poète est en même temps un des acteurs de l'épopée), l'appellation « Vyàsa » semble être la plus communément employée. Comme auteur du poème, le personnage reçoit plutôt la désignation de Kṛṣṇa-Dvaipāyana, témoin:

KṛṣṇaDvaipāyanaproktāh supuṇyā vividhāh kathāh (1, 10).

punyākhyānasya vaktavyah KṛṣṇaDvaipāyaneritah (1, 2294).

KṛṣṇaDvaipāyanenedam kṛtum puṇyam cikirṣuṇā (1, 2309).

KṛṣṇaDvaipāyano muniḥ | nityotthitaḥ çaciḥ çakto MahāBhāratam āditaḥ (1, 2322).

Les deux noms ainsi rapprochés prennent une sorte

d'unité organique où le premier terme perd pour ainsi dire sa faculté de flexion indépendante. Le nom de Kṛṣṇa est très rarement employé seul pour désigner le poète, afin d'éviter sans doute une confusion trop facile avec le dieu Kṛṣṇa. Je l'ai rencontré pour ma part, 1, 57:

anujñāto 'tha Kṛṣṇas tu Brahmana...

dans l'éloge final du poème, xviii, 183:

Kṛṣṇena muninā vipra nirmitam satyavādinā.

(Je rappelle aussi la désignation de Kârşņa Veda donnée au Mahâ-Bhàrata, 1, 268 = 2299.)

Le nom de Dvaipâyana, au contraire, est fréquemment employé seul, p. ex. 1, 2103, 2415, 2443, 3802 (passage en prose), 4235, etc. Je ne rapporterai ici que des passages où Dvaipâyana désigne l'auteur de l'épopée :

Dvaipāyanena yat proktum purāņam paramarsiņā (1, 17).

tad ākhyānam varistham sa kṛtvā Dvaipāyanah prabhuh (1, 55).

Dvaipayanosthaputanihsrtam amrtam aprameyam... (xvm, 211).

Et c'est aussi sous ce nom seul que le poète népalais glorifie le chantre des Pândavas. Il n'est pas sans intérêt de noter, au point de vue de l'histoire littéraire, que tous les passages du Tantra-vârttika de Kumârila cités par \* Bühler (dans son mémoire fondamental Sur l'histoire du Mahâ-Bhàrata, Vienne, 1892) désignent l'auteur du Mahâ-Bhàrata sous le nom seul de Dyaipâyana:

VālmikiDvaipāyanaprabhṛtibhiḥ... (p. 6). yathā MahāBhāratanirvacanānrākhyāne Dvaipāyanenoktam... (p. 9). Dvaipāyanādayaç cāhuḥ... (p. 11.) [suit une citation du Mahâ-Bhārata].
yad api Dvaipāyanenoktam... (p. 17) [id.].

Le passage d'un commentaire versifié que Kumārila rapporte fait de même :

yā cāpi Pāṇḍuputrāṇām ekapatmviruddhatā sapi Dvaipāyanenaiva vyutpādya pratipāditā... (p. 12).

La particularité frappe d'autant plus que, dans les deux passages où Kumarila mentionne le même personnage comme acteur de l'intrigue épique, il le désigne sous le nom de Kṛṣṇa Dvaipāyanā (p. 13) et de Vyâsa (p. 20). Il est difficile de croire à un simple hasard. L'auteur de notre inscription a sans doute choisi de propos délibéré, comme l'appellation la mieux appropriée, le nom de Dvaipāyana pour célébrer l'auteur du Mahâ-Bhârata.

Le poète népalais, ou du moins le client qui paie ses services, n'adresse pas à Dvaipâyana un hommage désintéressé. C'est un fils qui désire la réussite pour son père et qui demande à cet effet la protection efficace du chantre épique. Dvaipâyana n'est pas invoqué comme un dieu; c'est plutôt comme un saint qu'il est sollicité ici. Nous ignorons encore, nous ignorerons toujours peut-être, quel genre de secours on attendait de lui, quelle entreprise venait ainsi se placer sous son patronage. Mais ce culte adressé à Dvaipâyana vers le vi siècle, en plein Himalaya, surprend par son caractère singulier.

Le Mahâ-Bhàrata lui-même, il est vrai, divinise son propre • auteur :

KṛṣṇaDvaipāyanaṃVyāsaṃ vildhi Nāvāyaṇaṃ bhuvi ko hy anyaḥ paraṣavyāghra MahāBhāratakṛd bhavet (xu, 13428) [adhy. 346].

« KṛṣṇaDvaipāyana est, sache-le, Nārāyaṇa (Viṣṇu) sur

la terre. Quel autre en effet, à tigre des hommes, pourrait être l'auteur du Mahâ-Bhârata? »

Le Vișțui-Purâna, m. 4, 5, répête le même vers avec une variante peu importante :

ko hy anyah Pundarikākṣād MāhāBhāratakṛd bhavet.

Mais l'apothéose ici semble être purement littéraire. Au xi siècle encore, le Cachemirien Kşemendra, qui compose un abrégé du Mahâ-Bhârata et achève son œuvre par un huitain à Vyâsa « Vyâsâşţaka » ne célèbre son modèle que comme un poète de génie. C'est au xin siècle, et chez un poète jaina, Amara Candra, que Vyâsa s'identifie à Viṣṇu. Parmi les stances liminaires en l'honneur de KṛṣṇaDvaipāyana Vyâsa qui ouvrent chaque section du Bāla-Bhârata, plusieurs proclament formellement cette identité:

çamāmīte vieramadhīr viveça yaḥ sa pātu Pārāçaravigraho Hariḥ (v, 3, 1).

vaktum jagattāraņakāraņena Vyāsībhavan pātu sa vo Mūrārih (vm. 1).

Paragarah patu sa mām tamalagitidyatir Daityahhido valārah (xm. 1).

Vyàsa est devenu un avatar de Viṣṇu; c'est Viṣṇu luimème. Mais cette exaltation suprème est le couronnement logique et fatal de notre hymne népalais. Dvaipàyana, au regard de son dévot, n'est pas le prince de la littérature; c'est un véritable prophète qui est venu découvrir à l'humanité les secrets essentiels et montrer le chemin du salut. « Manu, Yama, Bṛhaspati, Uçanas ont donné, il est vrai, des codes de lois (v. 23), mais Dvaipâyana a étudié l'histoire des rois pour en tirer des exemples, et il a fait le (Mahâ-)Bhàrata comme un livre d'enseignement (v. 24). Il a fait, et si bien! le (Mahâ-)Bhàrata pour le salut du monde (v. 26). Comment le Veda aurait-il été ici-bas, sans le (Mahâ-)Bhârata qui est son principe (v. 12)? Dvaipâyana est l'adversaire du vice; il a triomphé des faux raisonneurs (kutārkika, v. 14 et 21) qui combattaient les trois Vedas, en particulier des Bouddhistes (Saugata, v. 11 et 21). Il a tracé la route de la délivrance (v. 25) en révélant l'Étre en soi (v. 27 et suiv.), l'Âtman (v. 29).

Le pilier de Harigaon vient ainsi confirmer par un document authentique, et qui remonte deux siècles plus haut que Kumârila, la thèse soutenue avec autorité par Bühler et reprise à sa suite par Dahlmann. Le Mahâ-Bhârata n'est pas une épopée ; c'est une smṛti, un traité didactique de morale illustré par une intrigue épique; guidé par son instinct, ou plutôt par la vertu des traditions inconscientes. le génie hindou proclamait récemment encore la valeur éducative du Mahâ-Bhárafa. Protap Chandra Roy, ce Bengali enthousiaste qui consacra sa vie à la diffusion du vieux poème, appelait avec raison son œuvre de propagande: Dâlavya-Bhârala-Kâryâlaya; pour lui comme pour le poète népalais, pour Kumàrila, pour les docteurs et les lettrés de l'Inde ancienne, le Mahâ-Bhârata devait enseigner aux Hindous leurs devoirs. C'élait au reste la prétention avouée du diascévaste qui compila ces rhapsodies épiques; les témoignages surabondent dans tout le poème, et si j'en cite quelques-uns, c'est pour montrer surfout à quel point notre slotra s'en inspire directement.

Au livre 1, 1, v. 57 sqq., Vyåsa fait connaître au dieu Brahma le poème qu'il vient de composer ; il le représente comme la substance des Vedas, des Itihâsas et des Purânas :

jarámytyubhayavyādhibhāvābhāvaviniçeayah

« Vieillesse, mort, dangers, maladie, existence et non-

existence y sont nettement définis. » (Cf. v. 32: camitabhavabhayena...)

On y trouve toutes les sciences pratiques, et, pour les couronner:

yac cāpi sarvagam vastu tac caiva pratipāditam

« La réalité universelle s'y trouve également expliquée. » (Cf. v. 30 : sarvagam vyāpibhāvāt caitanyam...)

### 1, 2299:

asminn arthaç ca kāmaç ca nikhilenopadiçyate itihāse mahāpuņye buddhiç ca paranaisthiki

« En ce légendaire de grande sainteté, l'intérêt et le désir sont pleinement enseignés, et aussi la raison transcendante. »

### 1, 2305:

dharmaçastram idam punyam arthaçastram idam param mokşaçastram idam punyam

« C'est ici un traité du devoir fort saint ; c'est ici le suprême traité de l'intérêt ; c'est un traité fort saint de délivrance. » (Cf. v. 24, 25.)

## xvm, 211:

Dvaipāyanosthaputanihsttam amītam aprameyam puņyam pavitram atha pāpaharam çivam ca

« Des livres de Dvaipâyana a jailli l'ambroisie sans mesure, sanctifiante, purifiante, destructrice du péché, propice. » (Cf. v. 19.)

## хи, 13439:

dharman nanavidhamç vaiva ko bruyat tam rte vibhum

« Les devoirs de toutes sortes, qui pourrait les énoncer, sauf ce maître ? » (Cf. v. 27, 29, 30.)

D'autre part, après l'époque du pilier de Harigaon, l'imitation des mêmes modèles et la communauté des mêmes sentiments provoquent chez les poètes qui célèbrent Vyàsa des rencontres frappantes avec le poète népalais. L'auteur du Vent-sambàra exalte en ces termes, dans le prologue de son drame, le chantre du Mahâ-Bhàrata:

çravanāñ jalipuļa peyam viracitavān bhāratākhyam amṛtaṃ yaḥ tam aham arāgam atṛṣṇaṃ Kṛṣṇa Dvaipāyanam vande (v. 4).

« L'oreille se creuse comme la main qui salue, pour boire l'ambroisie qu'il a créée sous le nom de (Mahâ-) Bhàrata; il est sans passion, sans assoiffement, Kṛṣṇa-Dvaipâyana! c'est lui que j'adore. » (Cf. sup. Mh.-Bh., xvm, 211, et inscr. v. 17, 19 et 31.)

Ksemendra, dans le huitain à Vyasa que j'ai déjà mentionné, s'écrie:

(namah),... trailokyatimirocchedadipapratimacaksuse (v. 3).

« Les ténèbres des trois mondes s'ouvrent à la lampe de ton regard! » (Cf. v. 27 et 32.)

(namaḥ).... Vyāsāya dhāmne tapasām samsārāyāsahāriņe (v. 8).

« Hommage à Vyàsa, en qui résident les pieuses mortifications, qui détruit les tourments de la transmigration! » (Cf. v. 34.)

Enfin les stances liminaires des 43 sargas du Bâla-Bhârata fourniraient, elles aussi, de nombreux rapprochements, si l'énumération ne risquait de devenir fastidieuse.

Ainsi l'inscription du pilier de Harigaon intéresse directement l'histoire littéraire; elle lui apporte un document utile, et même assez précieux. A l'histoire religieuse elle pose un problème qu'elle n'aide guère à résoudre. Elle atteste un culte rendu à Dvaipàyana (= Vyàsa) dès le vi siècle, et que rien n'atteste ailleurs, au Népal ou dans l'Inde même. Je ne puis me défendre de croire que nous avons ici un monument de la secte Bhagavata, si peu connue encore malgré le grand rôle qu'elle a joué: un grand nombre de rois se désignent dans leurs inscriptions comme de « très dévots Bhagavatas » parama-Bhagavata (cf. p. ex. Fleet, Gupta Inser., p. 28, note). La vénération de Vyasa est un des traits qui caractérisent cette secte; Ksemendra, né dans une famille civaîte, mais converti à la doctrine des Bhàgavatas, prend le surnom de Vyàsa dàsa « l'esclave de Vyasa ». Le culte spécial de Narayana est un autre trait de cette secte : l'invocation : Narayanam namaskrtya, etc., qui se trouve en tête de chaque grande division du Mahâ-Bhárata suffit, au jugement de Bühler (mémoire cité, p. 4 et 5) « pour démontrer que le poème est une smrti des anciens Bhagavatas », car « elle se trouve invariablement en tête des ouvrages de l'ancienne secte Bhâgavala », et Vyása s'y trouve généralement associé à Náráyana, Nara et Sarasvati, dans un commun hommage. Justement le culte de Nărăyana est très répandu au Népal; la vallée a encore quatre Nârâyanas fameux, et l'un d'enx au moins, Cangu-Narayana, est certainement antérieur à notre inscription, car c'est là que s'élève le pilier — analogue au pilier de Harigaon — où Mânadeva a tracé en samvat 386 sa longue inscription en vers, digne de faire pendant à la nôtre pour sa valeur littéraire. Nous sommes donc autorisés à supposer sans trop de témérité que notre stotra de Dvaipâyana nous offre un hymne authentique du culte Bhàgayata.

## TEXTE

| 1.  |                                                                                             |      |      |      |      |       |      |     | şa yatātmane                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |  |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------|------|------|------|------|-------|------|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| 2.  |                                                                                             |      | 4    |      |      | 4     | -    |     | .dhiyaişa te namah [  ] (1)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |  |
| 3.  |                                                                                             |      |      |      |      |       |      |     | pratidehani mr                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |
| 4.  | 4                                                                                           |      | è    |      |      |       |      |     | . vikīrņņabhānunā []] (2)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |  |
| 5.  | . 1                                                                                         |      | 4    | -    | 4    | -4    | 4    |     | sarvvam ātmani                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |
| 6.  |                                                                                             | i i  |      | +    | ų    |       |      |     | çiniyakantar. [ ] (3)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |  |
| 7.  |                                                                                             |      |      | -    |      | _     |      |     | yena tejasā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |  |
| 8.  |                                                                                             | 10   |      |      |      |       | 2    | p.  | viteva bhāsate [  ] (4)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |  |
| 9.  |                                                                                             |      |      | E.   |      |       |      |     | pathena saugatah                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |  |
| 10. | +                                                                                           |      | +    | -    |      | 4     |      |     | tpatir bhavaih [  ] (5)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |  |
| 11. |                                                                                             |      |      |      |      |       |      |     | · · · · · · · · · yā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |
| 12. | - 1                                                                                         |      |      |      |      |       |      |     | ryyata [  ] (6)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |
| 13. |                                                                                             |      |      |      |      |       |      |     | (na) vāraņe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |  |
| 14. |                                                                                             |      |      |      |      |       |      |     | darugnam [[] (7)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |  |
| 15. |                                                                                             |      |      |      |      |       |      |     | . sa prabuddhya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |
| 16. |                                                                                             |      |      |      |      |       |      |     | jeyuh [  ] (8)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |
| 17. |                                                                                             |      |      |      |      |       |      |     | A A A A THE WAY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |
| 18. |                                                                                             |      |      |      |      |       |      |     | mittha [  ] (9)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |
| 19. | (ka                                                                                         | )rar | ia-g | ena  | nit  | yan   | a.   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |
| 20. | -E                                                                                          | kim  | iha  | sva  | stiv | viicy | race | sa  | kathitanna [  ] (10)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |
| 21. | 8 -                                                                                         | pari | ān 1 | iāsi | lika | lân   | i p  | гар | annais trayīnirodh-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |  |
|     |                                                                                             | bhi  |      |      |      |       | 1    | -1  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |
| 22. |                                                                                             |      |      | - 4  |      | nā    | dva  | lo  | ke dharmmābh <i>astan</i> yo yadi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |  |
|     |                                                                                             | n)āl |      |      |      |       |      |     | The state of the s |  |  |
| 23, |                                                                                             |      |      |      |      |       |      |     | vād anādinistham TTTT sa ca                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |  |
| 24. | 1                                                                                           | ath  | am   | Ver  | la i | hāb   | hav  | isv | at tvam bhāratādim vadi nā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |  |
|     | <ol> <li>1: katham veda ihābhaviṣyat tvam bhāratādim yadi nā [rac]iṣyaḥ [   (12)</li> </ol> |      |      |      |      |       |      |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |
|     |                                                                                             | -    | 2.0  |      | 113  | -     | 1    |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |

V. 42. Ce vers semble, tout fragmentaire qu'il est, faire allusion aux passages du Mahà-Bhàrata qui font du poème un autre Veda. Cf. l'ex-

- 26. ; (dha)rmmam ittha(m) jagato hitaişî na prātanişyad yadi :::: h [||] (13)
- \*: vyacaişīn na pṛthak pramāṇam kathan tad asthātum iha ::: paḥ []] (14)
- 29. \*; pi ca prāņaviyogahetur nna pratyavāya \*; ; thaisā
- 30. 77 tvam eva prativetsi samyan na veditanyo bhuvi kaçci[d] 77 []] (15)
- 31. \*; stuti syād anuvādato vā stutyesu vācām dvita[yā] ;;;
- 32. [stu]tir guṇānām vidhinā na satvān na cānuvādas tvayi
- 7. nadharmmam sakalam nyahimsis tvan naiva rägādirayam nya 7.
- \*; inim vaişayikin ca tṛṣṇām vidhūya cuddhas tvam i(ti ;; [||] (17)
- 35. ::: kāmādyaviviktarūpam yadi vyavārisya(ta)
- 56. 57 smṛtīnām agateḥ çrutīnām tad adya loke niyatam vyaçak. [||] (18)
- [vi]pāţya mohān amṛtam vyasṛkṣat svayañ ca dharmmādi jagaty atisṭhat[t]
- ivayāgāj jagati pratisthān tvam eva dharmmam vidhinānvatistha(h) [||] (19)

pression de «Karşna Veda» citée dans l'introduction, p. et l'expression de « Vedà,...MahāBhāratapaācamān» dans le Mh. Bh. 1, 2448.

V. 43. Le Dict. de Pétersbourg ne donne, pour praté-rid au simple, que des exemples védiques. La langue classique emploie le causatif.

V. 47. Le veche ni-hims manque au Dict. de Pétersbourg.

V. 49. La forme ryas kat est irrégulière, sans être incorrecte absolument. Elle est due à l'analogie des formes comme adikiat, etc., où les racines en ç, ţ, h final substituent le k devant l's de l'aoriste. La traisième personne suppose sans aucun donte le sujet bhavan comme au vers suivant, el équivant à la seconde. — Je dois à M. Kielhorn la lecture dharmman vidhininvatigha(b) au fieu de dharmman vividhān atişthi que j'avais imprimé dans le Journ. As.

 39. \*\*\*: van duspratipādam etat svarggādi çabdopanibandhamā[tram]

 \*\* dastīti jano grahīsyad bhavān ihaivam yadi na vyanakṣya[t] [||] (20)

41. \*; tā kumatibhir amhasāvṛtaih kutārkkikaih katham api saugatair a ;

42. 77 [t]vayi prathitagiri prabhāv iyam payonidhau sarid iya vindate sthitim [[]] (21)

43. Titti d viniyatapadārtthādyanugamāt tava crutvā kāvyam sapadi manusāgamya Tit

44. :::: (rtthatvādahana) paramārtthānusaraņe dadhāty uccair mmoham sapadi gatavidyes/ani :: [||] (22)

45. 7777 çästre manuyamabrhaspatyuçanasām vidhānam kṛtyānāmaça 77 padām loka 777

46. .... naivam prativisayam ādhūya nipuņam phalenaivācesam tvam idam ama ..... [||] (23)

V. 20. Le mot pratipada manque au Dict. de Pét. — Pour upaniban dha, Bohtlingk n'a recueilli ce mot que dans le suppl. 3 du Dict. Abrégé, et avec le seus de « serment ». Il faut évidemment lui assigner ici le seus de « composition, arrangement verbal » qui se retrouve dans un grand nombre de mots apparentés. M. Thomas m'a signalé le même emploi dans le titre du Mahāyanasangrahapanibandhana (Journ. Roy. As. Soc., 4903, p. 586). — Je ne sais à quelle racine exactement rattacher le conditionnel cy-anakoyat.

V. 21. La mention des Sangatas, ici comme au vers 5, montre que, tout au moins au jugement du poéte népalais, le Mahâ Bhàrata combattait positivement les Bouddhistes. Il avait sans doute en vue les passages tals que VII. 556.

sages tels que XII, 566 ;

parivrajanti danārtham mundāh kāsāyavāsanāh...

ou Dahlmann se refuse à reconnaître les disciples du Bouddha. V. 23. Des quatre autorités mentionnées ici, trois sont positivement désignées dans le Mahá-Bhárata comme des auteurs de câstras :

Uçană veda yoc châstram yac en veda Brhospatih (XIII, 2239). Manunabhihitam çâstrum (XIII, 2534).

Je ne connais pas de références à un castra de Yama, mais le Mh. Bh. cite commd une autorité des gathas sous son nom :

atra gatha Yamodyitah kirtayanti puraviduh (XIII, 2477).

 17. n nṛpacaritānuvādibhāvāt pāṭhādeḥ pratiniyatan tataç ca kāvya[m]

48. 77 (te)r anukathanād apīha çāstram tvam çakter idam api bhāratādy akārṣī[h] [||] (24)

49. ... bhavajaladhan vivarttamānān rāgādiprapatadhiyalı pragādhamo[hān]

50. : yastam iti vidhāya muktimārggam jācīnām bhuvi puruṣān karoṣi mantr[aih] [||] (25)

 777. viviktavacasā tvayā satā kṛpayā parārtthaviniveçibuddhinā

 ja(ga)to hitāya sukṛte ha bhārate bhuvi vānmayam sakalam eva darççitam []] (26)

 (v)iditavividhadharmmo veditā väimayānān niravadhikam amitthyāçāigarāgādidoş(am)

54. \*\*\*: ravaparārtthas tad bhāvān mohajālan timiram iva vivasvān aṃçubhiḥ prakṣinoti [||] (27)

 prativişayaniyogāt pālakatvāc ca tāsān nipuņatadavabodhāt tadvivekād ados[ā]t

 (ja)gati tadupadeçāt tvam mithastadvibhāgād upacita iva mūrttis tryātmanā mantravācām [||] (a8)

 saukşmyādurbbodham īçam sthitam api sakalam lokam āvṛṭya tanvā vāgbuddhyor apy atītā

 karam upi munibhih svägamäd yätatatvam vidyärüpam viguddhe padam anatigaya

V. 25. Prapato manque au Dic. de Pét. — M. Kielhorn propose de corriger en : prahata.

V. 27. Le mètre et le sens imposent la correction; bhārān. — La fecture du composé qui termine le premier vers est embarrassante, mais il semble pourtant contenir une série de mots à double entente : doța « péché » et « nuit » (doţā); rāya « passion » et « rougeur » (du crépuscule)»; ἀçā « espérance » et » horizon ».

V. 28. Tryātmanā, si la lecture en est exacte, est un mot nouveau qui semble signifier « celui qui a pour essence les trois : Brahma, Visou, Çiva, ou la trayi ». — M. Barth me suggère la correction tryātmanāņa

mantravacăm « le triple Veda ».

- 59. kṣiṇasaṇisārabandham syād ālmānan na jātu tvam iva kathayitā kaçcid anyo dvitīyaḥ [||] (29)
- 60. pratyādhārasthitatvāt pṛthag api na pṛthak tatsvarūpāviçeṣāt nityam dharmmair ayogā
- t punar api na tathā sarvvakālāpratīteh nācotpādādvayogāt sthitam api
- 62. jagatas sarvvagam vyūpibhāvāt caitanyam rūpapakṣasthitam api kathaye
- 63. t ko nu loke tvadanyah [||] (30) niramhasam duritabhidam vivekinam tamomusam çami
- 64. tabhavam vipaçcitam girām patim sudhiyam asangicetasam mayodi
- 65. tam vacanam upohate sadā []](31) çamitabhavabhayena kṣāyiṇājñānarāçeli
- 66. svayamupahitadhāmnā vedyapārangatena jagad aparajasedam tat tva
- 67. yā sarvvam ārād viyad iva timirāņām kṣāyakenāvabhāti [||] (32)
- 68. guņapuruşavivekajūānasambhinnajanmā vyatiyutavişayāņām tvam
- 69. girām saṃvivekī jagati ghanavirūḍhavyāpisammohabhedī cyutajaga
- danirodhalı khe çaçıva cakāhsi [||] (33) tad aham iti nunüşad bhinnasanısāra
- bandham vitamasam arajaskam tvän garīyāmsam ādyam katham api para

V. 29. Corriger: saukimyad durbodhom; viruddheb.

V. 30. La correction surveakālāpratīteh semble s'imposer pour le sens; le mètre naturellement n'en est pas affecté.

V. 31. Niramhan, duritabhid, tamonius ne sont point donnés dans le Dict. de Pét.

V. 32. Kṣāyin, kṣāyaka, aparajas manquent au Dict. de Pét. — M. Kielhorn m'indique avec raison qu'il faudrait kṣāyakeṇa, avec la nasale linguale.

V. 33. Samwirekin manque au Dict. de Pét.

- laghvim svān nibadhnāmi vācam tad iha pitari me tvam sampadas samvidhatsva [|| (34)
- 73. bhagavato dvaipāyanasya stotran kṛtam anuparameṇa

## TRADUCTION

| (1) à l'âme réfrénée                                                                                                                              |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| hommage à toi.                                                                                                                                    |
| (3) par corps par l'éclat répandu                                                                                                                 |
| (3) tout en soi, comme                                                                                                                            |
| (4) par l'éclat belle comme                                                                                                                       |
| (5) par le chemin le Saugata, par les existences.                                                                                                 |
| (6)                                                                                                                                               |
| (7) sans maladie.                                                                                                                                 |
| (8) s'éveillant ils vaincraient.                                                                                                                  |
| (9)                                                                                                                                               |
| (10)                                                                                                                                              |
| (11) entrés à fond dans l'hérésie, opposés aux trois                                                                                              |
| Vedas il n'y aurait pas aujourd'hui dans le                                                                                                       |
| monde, si tu n'avais pas été du Devoir.                                                                                                           |
| (12) le Veda, dont les paroles étaient éparses,                                                                                                   |
| sans commencement ni fin comment<br>le Veda aurait-il été ici-bas, si tu ne lui avais donné                                                       |
| pour commencement le (Mahâ-)Bhârata.                                                                                                              |
| (13) Par la pureté des preuves connaissant la réalité exacte,                                                                                     |
| tu le frémissant ; ainsi dési-                                                                                                                    |
| rant le bien du monde, s'il n'avait pas étendu au                                                                                                 |
| long                                                                                                                                              |
| (14) Ne s'appuyant que sur le les faux logiciens                                                                                                  |
| sur le champ ; il n'a pas examiné                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                   |
| V. 34. Nunüşad, formation fautive pour nunüşan. — Au lien de para taghvim lire plutôt parilaghvim. — Je dois ces deux observations à M. Kielhorn. |

- à part la preuve, comment cela. . . . se tenir debout. . . . . . . . . . . . . .
- (15) . . . aussi la cause de séparation des souffles vitaux, pas de contrariété. . . .; toi seul tu sais tout exactement en détail, et il n'y a personne autre que toi qui sache dans le monde.

(16) . . . l'éloge peut être, ou par suite de la répétition; entre les choses à louer. . . des paroles. . . : l'éloge des vertus selon la règle, et non par suite du bon caractère, et nulle répétition en toi. . . .

(17) Tu as abattu à mort le Vice tout entier, mais tu n'as pas. . . le torrent de la passion, etc. . . : ayant secoué la concupiscence. . . et sensuelle, tu es pur.

(18) Si le. . . qui ne se distingue pas, quant à la forme, du désir. . . n'avait pas été dévoilé, . . . des Smṛtis, faute des Crutis, le monde aujourd'hui fatalement. . . . .

(19) Faisant éclater en pièces les égarements, il a répandu l'amṛta, et de soi-même le Devoir et ce qui s'ensuit s'est dressé dans le monde. Le. . . . . par toi a trouvé une assiette solide en ce monde ; c'est toi qui as accompli le Devoir selon la règle.

(20) . . . . cette chose difficile à comprendre, le paradis, etc., n'est que fiction de mots ; . . . existe. (Comment) le monde l'aurait-il saisi, si tu ne l'avais pas, toi, découvert ici-bas?

(21) (Maltraitée?) par les faux penseurs que l'étreinte du mal enserre, par les faux logiciens et aussi par les disciples du Sugata (Bouddha), (la parole?) trouve un asile en toi, son maître au verbe étendu, comme une rivière dans l'Océan.

(22) . . . parce qu'il a acquis le sens précis en entendant ton poème, aussitôt. . . . inaccessible à l'homme; . . . . . à rechercher l'objet suprême, il dresse haut son égarement aussitôt, perdant, . . de la science.

(23) . . . . dans le traité de Manu, de Yama, de Brhaspati, d'Uçanas, le règlement des devoirs . . . . . . . secouant objet par objet, habilement tu l'as. . . . tout entier avec le fruit.

(25) Les hommes agités sur l'océan de l'existence, la pensée entraînée par le poids des passions, plongés dans l'égarement, tu. . . leur as indiqué la voie du salut, et tu les rends en ce monde, par tes conseils, des. . .

(26) Tu as la parole distincte; par l'effet de la compassion, ton intelligence s'applique au bien d'autrui. Une fois que pour le salut du monde tu as eu fait — et si bien — le (Mahâ-)Bhârata, tu as fait voir sur la terre toute l'œuvre de parole.

(27) Tu connais les diverses lois ; tu es le connaisseur des œuvres de parole. Le réseau de l'égarement est sans limites ; il s'y trouve véritablement l'attente, la passion physique et les autres défauts : (mais toi qui. .) l'intérêt d'autrui, tu dissipes ce réseau comme le soleil avec ses rayons dissipe l'obscurité.

(28) Tu sais les employer chacune en son cas; tu en as été le gardien; tu en as l'intelligence nette; tu en as le discernement infaillible; tu les as enseignées au monde; tu les as réparties entre elles; on dirait qu'en toi a voulu incarner la somme totale de la triade des paroles sacrées! (29) Sa subtilité le rend difficile à concevoir, et pourtant il enveloppe le monde entier dans son corps : la parole et l'entendement n'atteignent pas son origine, et pourtant les sages, en partant de leur tradition, arrivent à sa nature réelle. La science est sa forme ; la pureté absolue réside en lui ; il a épuisé sans laisser de reste les liens des transmigrations. L'Âtman, nul autre que toi ne pourrait l'énoncer.

(30) Substrat à substrat, il est disséminé, et pourtant il n'est pas disséminé, puisque leur nature réelle est exempte de différenciation; il est permanent, puisqu'il n'est pas uni aux attributs de la substance, et pourtant il ne l'est pas, faute de notion du temps complet; puisqu'il n'est associé ni à la destruction ni à la production du monde, il est durable; et pourtant il est partout, par la vertu de son extension. Il est intellect, et pourtant il se trouve dans la catégorie de forme. Qui donc au monde, autre que toi, pourrait énoncer (cela?)

(31) Dégagé du péché, pourfendeur du mal, discerneur, ravisseur des ténèbres, anéantisseur de l'existence, maître du parler, esprit excellent, cœur libre d'attaches, la parole que j'énonce (te) suit respectueusement sans cesse.

- (32) Tu as anéanti la crainte des renaissances (ou : des êtres); tu as détruit la masse de l'ignorance : tu as tiré de toi-même ton propre éclat ; tu es allé jusqu'au bout de ce qu'on peut connaître. Tu as écarté, la poussière, et grâce à toi, le monde entier brille au loin, comme le ciel brille grâce au destructeur des ténèbres!
- (33) Les modalités et l'être en soi, tu as su les distinguer, et tu as brisé ainsi les naissances (successives); tu as le discernement complet des paroles qui ont un objet

confus. En nuage compact s'élève et s'étend partout l'aveuglement; mais tu le dissipes. La déchéance du monde n'est pas un obstacle pour toi; tu resplendis comme la lune dans l'espace.

(34) Et moi aussi j'ai voulu te célébrer, toi qui as brisé les chaînes de la transmigration, qui es sorti du ténébreux, qui n'a rien de poussiéreux, très vénérable, primitif! Tant bien que mal, je mets en œuvre ma voix trop faible. Ainsi donc dispose les prospérités en faveur de mon père ici-bas!

L'hymne du bienheureux Dvaipâyana a été fait sans arrêt. †

M. Thomas pense que anuparameya désigne l'auteur de l'inscription et qu'il convient de traduire ; «... a été fait par Anuparama ».

## V. - INSCRIPTION DE TIMI

Ce court fragment provient de Timi, entre Katmandon et Bhatgaon. J'ai raconté ailleurs (II, p. 376) les circonstances où je l'ai trouvé. Il ne subsiste plus de la stèle qu'une bande étroite de la partie inférieure. Le peu de caractères conservés est d'un tracé remarquablement net. Les caractères ont une hauteur moyenne de 0<sup>m</sup>,01 au-dessus de la ligne; l'espacement moyen des lignes est de 0<sup>m</sup>,02.

Le texte est un édit royal, comme il ressort de la dernière ligne; mais l'objet en est impossible à préciser. La date, à juger sur le tracé large et simple des lettres, semblerait remonter à l'époque de Vasantadeva. La question serait à peu près résolue si l'inscription nous offrait un cas tout à fait net du groupe r + muette, pnisque le redoublement de la muette, régulier avant Amenvarman, cesse avec lui. Mais, à la troisième ligne, un éclat de la pierre rend la lecture incertaine au-dessous de rva; la première syllabe de la quatrième est floue et à la cinquième ligne le caractère qui suit sa est endommagé; on hésite entre rva? et ca? Ce qui reste du nom du dàtaka à la dernière ligne ne suggère aucune hypothèse.

#### TEXTE.

- 1. yanā
- 2. m açeşanai
- 3. guror V(v)āsudevasya
- 4. rtthe bhūyād ity asmā[bh]i
- 5. ņānusmaraņam i
- 6. dbhih sa ca rangasamamsa(m)e
- 7. s tāvad ākrasļavyo yam
- 8. vāsan na sampannātika
- 9. tik .. dhānyamāni

[Lacune de plusieurs lignes.]

- 10. dbhir api
- [sva]yam ājñā dū[takaç cā]t[ra] devapa

# VI. — INSCRIPTION DE KISIPIDI.

[Samval 449.]

Kisipidi est un petit hameau situé dans le voisinage de Thankot, à l'Ouest de la vallée (v. II, 392). La stèle, en partie enfoncée dans le sol, est complètement effritée du haut ; les six lignes inférieures, protégées contre les intempéries par le sol, sont seules lisibles, et même en assez bon état de préservation. La largeur est de 0,35 ; les caractères ont environ 0,013 de hauteur entre lignes; les interlignes sont de 0,04 environ. Les lettres sont grandes, fortement tracées, identiques à l'inscription 3 de Bhagvanlal, datée de samvat 435, à laquelle celle-ci est postérieure de onze années; le même dûtaka figure de part et d'autre avec les mêmes titres : sarvadanda nayaka, mahapratihara, Ravigupta. Le titre de mahāpratihāra « grand huissier » est fréquent dans l'épigraphie de l'Inde; celui de sarvadandanáyaka a généralissime » est une variété, jusqu'ici purement népalaise, d'un titre en usage dans l'Inde entière: dandanâyaka. Il n'est pas sans intérêt de constater que, vers l'époque même de notre incription, un des premiers rois de la dynastie de Valabht, Dhruvasena I, joint à son titre de mahārāja cenx de mahāpratihāra et de mahādaņļanâyaka (en 526 J.-C.). Ainsi ces titres se cumulaient assez naturellement, et comptaient parmi les plus hants de la hiérarchie impériale.

L'intérêt capital de cette inscription, toute mutilée qu'elle est, réside dans sa date. La donation est faite au cours d'un mois doublé par intercalation « en samvat 449, le premier mois așadha, la quinzaine claire, le 10 ». La mention d'un mois intercalaire est une bonne fortune pour les chronologistes ; l'intercalation est réglée par des considérations d'astronomie théorique qu'il est assez facile de calculer. Un mois lunaire dans le cours duquel le soleil ne change pas de signe (dans le Zodiaque) est redoublé ; le principe est net. L'application comporte des divergences assez graves : 1° le calcul peut être fondé soit sur le mouvement moven des deux astres, soit sur le mouvement apparent; 2º le mois intercalé peut, soit recevoir par anticipation le nom du mois normalement attendu, mais retardé par exception, soit répéter le nom du mois au cours duquel il se produit; ainsi, selon le système en vigueur, le mois supplémentaire amorcé dans le cours du mois de jyaistha pourra être appelé soit asadha I, soit jyaistha II. Heureusement ces difficultés sont en partie dissipées dans le cas du Népal ancien. La mention d'un pausa I (prathama pausa) dans une inscription d'Amcuvarman, an 34, suffit à établir que les astronomes népalais calculaient les intercalations sur le mouvement moven : car, dans le système du mouvement apparent, pausa n'est jamais intercalaire. D'autre part, la désignation appliquée dans ce même cas au mois supplémentaire montre bien que l'intercalation reçoit le nom du mois normalement attendu, el non du mois en cours. Donc le mois mentionné ici doit se rencontrer dans une année où, d'après un calcul fondé sur le mouvement moven du soleil et de la lune, il s'est écoulé à la suite du mois normal de jyaistha un mois lunaire commencé quand le soleil avait déjà passé dans le signe de Mithuna, et fini avant que le soleil soit entré dans le signe de Karka. Le phénomène se reproduit irrégulièrement à chaque siècle. De 400 à 499 J.-C., quatre fois; de 500 à 599 J.-C., trois fois; de 600 à 699 J.-C., une fois; de 700 à 799 J.-C., quatre fois. Si l'année 386 samvat de Mânadeva correspondait réellement, comme le voulait M. Fleet, à 628 çaka courant, l'année 449 devrait nécessairement correspondre à 628-+63 = 691 çaka courant (= 768-769 J.-C.); or aucune méthode ne donne d'âṣāḍha supplémentaire à cette date. La combinaison proposée par le savant épigraphiste est donc à rejeter absolument.

D'antre part, j'ai montré depuis longtemps que l'année 34 d'Amguvarman, avec son pausa intercalaire, devait correspondre à 629-630 J.-C. (Journal asiatique, 1894, II, 55, sqq.) Ameuvarman est d'abord le ministre, puis le successeur de Civadeva dont les inscriptions se prolongent jusqu'an delà de 520 samvat. La date de 449 samvat est antérieure à ce terme d'environ 70 ans; elle doit donc tomber vers le milieu du vi siècle de J.-C. Or, pour toute la durée du vi siècle de J.-C., le système du mouvement moyen ne donne que trois intercalations d'àsadha; en 482 caka courant (=559-60 J.-C.), en 501 caka courant (=578-9 J.-C.), en 520 çaka courant (=597-8 J.-C.). Mes résultats personnels concordent pour ce siècle avec les Tables de Sewell et Dikshit. Les deux derniers résultats sont à écarter, puisqu'ils rejetteraient la fin du règne de Civadeva jusque sous les successeurs d'Amouvarman (578 + 70 = 648 J.-C.; 597 + 70 = 667 J.-C.). Le premier seul est à considérer, puisqu'il mêne Civadeva, en samval 520, à l'époque même d'Amcuvarman (559 + 71 = 630)J.-C.) et que les deux règnes doivent justement coıncider en partie. La date du pilier de Changu Narayan nous donne un autre moyen de contrôle; or nous avons vu qu'en prenant pour point de départ l'équivalence : samvat 449 = 482 caka courant, les détails de la date inscrite sur le pilier se vérifiaient complètement pour 386 samvat = 419 caka

courant. Nous obtenons ainsi pour le point de départ de l'ère des Licchavis 419-386 = 33 çaka courant = 110 J.-C. J'ignore à quel événement peut se rattacher cette ère, si voisine de l'ère çaka; le nombre des règues écoulés, qui est de 19 depuis l'origine des Licchavis jusqu'à l'avènement de Mânadeva (d'après l'accord unanime des traditions, cf. II, 91 sq.) est à coup sûr bien étroit pour couvrir près de quatre siècles. Peut-être les Licchavis avaient apporté de leur berceau indien une ère propre; peut-être ont-ils perpétué une ère locale du Népal, qui remontait à l'expulsion des Kirâtas.

### TEXTE.

## [Tout le haut de l'inscription manque.]

- 1. . . . yūyam adyāgreņa çe. . .
- 2. mu(c)itakaram dadantah sarvvakṛtyeṣv ājňāvidheyā
- 3. . . . manaso loke sukham prativa. . .
- 4. . . . dūtakaç cātra sarvvadaņdanāyakamahāpratihāra. . .
- 5. Ravigupta iti samvat 400 40 9 prathamāṣā[dha]
- 6. çukladaçamyam ][

## TRADUCTION.

- (1-3.) . . . Vous aujourd'hui. . . . payant l'impôt 
   ordinaire. . . dociles à l'ordre pour tous les devoirs . . . l'esprit. . . dans le monde (?) vous demeurerez heureusement.
- (4-6.) Et le délégué est ici le généralissime, grand-huissier, Ravigupta. Samvat 449, premier ăşâḍha, quinzaine claire, le 10.

## VII. — INSCRIPTION DE GANADEVA A KISIPIDI An 4...

La stèle qui porte cette inscription se trouve dans le voisinage immédiat de la stèle datée 449 à Kisipidi. Elle est décorée d'un fronton très analogue à celui de la stèle de Vasantadeva an 435 (Bhag. n° 3) et tout à fait identique à celui de la stèle de Tsapaligaon an 489 : un cakra (jante, rayons, moyeu) représenté de trois quarts en tracé oblong, et deux coquillages (cankha) disposés l'un à droite, l'autre à gauche. L'inscription proprement dite couvre 0°,50 en hauteur, 0°,35 en largeur; le corps des caractères a une hauteur moyenne de 0°,011; l'écartement des lignes est de 0°,02. La gauche de la pierre est en bon état; la moitié droite est presque complètement effritée.

La graphie est exactement celle de Vasantasena; le tracé des lettres est large, net, élégamment arrondi; l'angle ne s'est pas encore substitué à la courbe: témoin la boucle du na, l'ovale du tha, etc. Le ha continue à présenter l'ouverture de sa concavité à la gauche du scribe. Le redoublement de la muette après r est constant. L'exécution est excellente; à la dernière ligne, l'akşara final du mot crăvaṇa, omis d'abord par le graveur, a été ajouté au-dessous de la ligne.

L'objet de la charte est une faveur octroyée aux villageois de *Kicapricin*; c'est manifestement la forme ancienne du nom prononcé aujourd'hui Kisipidi (tel que l'ai recueilli de vive voix ; j'igore la graphie en usage). La persistance des noms anciens au Népal se trouve ainsi attestée par un nouvel exemple. La nature de la faveur concédée reste énigmatique ; il semble que le roi se contente de renouveler

un privilège accordé par ses prédécesseurs.

Le nom du roi est Ganadeva. Ce nom manque à toutes les listes. J'ai déjà eu l'occasion de proposer une explication à ce sujet (II, 121). De la date il ne subsiste que le chiffre des centaines, nettement reconnaissable sur l'estampage et sur la photographie que j'ai prise directement de la pierre; les signes des dizaines et des unités, placés à l'extrémité de la ligne, ont complètement disparu. L'inscription appartient donc avec assurance au v\* siècle de l'ère népalaise. Je viens de signaler l'étroite ressemblance de sa graphie avec celle de Vasantadeva, qui règne dans le second quart du v' siècle népalais. La même parenté se manifeste dans le protocole employé de part et d'autre. Ganadeva, comme Vasantadeva, réside au palais de Managrha; il porte le titre assez modeste de (bhattaraka?-) mahárája; il emploie comme délégué royal Prasádagupta, comme Vasautadeva emploie Ravigupta; son favori, sans doute son premier ministre, sur le rapport duquel il agit, exerce les fonctions cumulées de sarvadandanâyaka et de mahapratihara, comme fait Ravigupta sous Vasantadeva. Enfin le nom du délégué royal est accompagné d'une mention qui se retrouve chez Vasantadeva et ne se retrouve que chez lui : ... te vyavaharatīti, a II est en exercice à... ».

De part et d'autre se retrouvent aussi des fragments d'une formule analogue, que des parallèles épigraphiques

permettent de compléter :

tya yüyam adyägrena çe(sa)samacilakaram dadantah sarvvakṛtyeṣv ājñāvidheyā. . . . manaso loke sukham prativa. . . (Kisipidi, an 449). tad yāyam. . . . . . . . . . . . . . . . . . sukham pratīva(tsya)tha. (Gaṇadeva, I, 10-11.)

Cette formule n'a pas réussi au Népal; elle est toujours remplacée plus tard par une formule de caractère plus impérieux et plus menaçant. Dans l'Inde, au contraire, des rédactions diverses s'en rencontrent. Au vm<sup>\*</sup> siècle, Tivara deva de Kosala (Gupta inscr., p. 294, 1, 25) écrit :

ity avagamya bhavadbhir yathocitam asmai bhogabhāgam upanayadbhih sukham prativastavyam iti.

Mahâ Sudevarâja (*ib.*, 197, l. 13), Mahâ Jayarâja (p. 193, l. 11) :

te yüyam evam upalabhyäsyäjäärravanavidheyä bhütvä yathocitam bhogabhägam upanayantah sukham prativatsyatha.

Bhojadeva, en l'an 100 du Harşa samvat (Ep. Ind., V, 211, l. 15):

prativāsibhir apy ājāāçravaņavidheyair bbhūtvā sarvvāyā eṣāṃ samupaneyāḥ.

Harşa vardhana (Çılâditya) (Ep. Ind., VII, 157, 1. 15):

prativāsijanapadair apy ājñāçravaņavidheyair bhūtvā yathāsamucitatulyameyabhāgabhogakarahiranyādipratyayāḥ anayor evopaneyāḥ.

Jayanàtha et Çarvanàtha, dont le protocole rappelle si souvent celui du Népal, dans la série de leurs inscriptions espacées entre 177 et 214 Gupta (Gupta Inscr., 118-136, avec quelques variantes):

te yüyam evopalabhyäjñäçravanavidheyā bhütvä samucitabhägabhogakarahiranyädipratyayān upanesyatha.

Enfin le mahârâja Lakşmana, dans sa charte de samvat

138, si voisine du formulaire népalais (Ep. Ind., II, 364, 1. 6):

tad yuşmābhir asyājāāçravaņavidheyair bbhavitavyam samucitāç ca pratyayāh meyahiraņyādayo deyāh.

La chancellerie du Népal est donc, au temps de Vasantadeva et Gaṇadeva, sous l'influence d'une chancellerie hindoue qui, bientôt après, cesse d'exercer son action. Un autre mot de la charte de Gaṇadeva fournit un indice analogue. L'envoi adressé aux intéressés ne se termine pas par le mot usuel : samājnāpayati, mais (à la suite d'une phrase mutilée), par mānayati qui correspond assez bien à notre expression : a avoir l'honneur de... » et qui décèle une autorité plus courtoise ou plus timide. J'ai retrouvé la même expression dans la formule d'envoi d'une charte datée de l'an 300 Gupta, sous le règne de Çaçāṇka rāja, et sortie d'une chancellerie voisine du Sud des bouches du Gange (Ep. Ind., VI, 144, I. 20):

"grāme vartamānabhavisyatkumārāmātyoparikatadāyuktakān anyāmç ca yathārham pū jayati mānayati ca | viditam astu. . . .

### TEXTE.

| 1. | (svasti) Mānagṛhād bappapādānuddhyāta. | *   | 1 | h.  |      | 4  |
|----|----------------------------------------|-----|---|-----|------|----|
| 2. | mahārājaçrīGaņadevaḥ kuçalī            | +   |   |     |      |    |
| 3. | kicapricingrāme yathā                  | -   | 4 |     |      | -6 |
| 4. | (purassaram) sarvvān eva kuṭum(bi)     | +   | + | +   | 1 de | -  |
| 5. | mānayati pūrvvarājabhir yy . ş         | ()a |   | 4   | +    | -  |
| 6. | nābhyān na pravestavyam ity anu        | W   | * | -11 |      | -  |
| 7. | sarvvadaņdanāyakamahāpratibā(ra).      | *   |   | *   | -    | -  |
| 8. | pitena (linga)panca dhi                |     | + |     |      |    |
| 9. | reņa ca tuş yadhikaraņe                |     |   | 4   |      | 79 |
|    |                                        |     |   |     |      |    |

| 10. | (le)na prasādaļi kṛtas tad yūya    |    |     |    |    |     | -  |    |
|-----|------------------------------------|----|-----|----|----|-----|----|----|
| 11. | çrayanavidheyas tathaiya           | a  |     |    | 4  |     | 4  | į. |
| 12. | sukham prativatsyatha ye ea        |    | 10  | 4  | 2  | 4   |    |    |
| 13. | r api dharmmagurubhir gguru(kṛ)ta. | -  | -24 | P  | ē  | ú   |    | -  |
| 14. | jñā pratipālanīyeti dūtakaç cātra. |    |     |    |    |     |    |    |
| 10. | Prasadagupta (rtte) vyavaharatīti  | 1  | sa  | ņν | at | 400 | ). | -  |
| 10. | çrāvaņa çuklaprati(padi)           | 6- | +   |    |    |     | -1 | 14 |

### TRADUCTION.

- (1-5.) Salut de Mânagṛha. Son père adoré le suit de sa pensée; le (souverain) le grand roi Gaṇadeva en bonne santé a l'honneur de (s'adresser), en suivant (l'ordre) à commencer par . . ., à tous les maîtres de maison dans le village de Kicapricin.
- (5-9.) Les rois avant moi avaient . . . disant : ni . . . ni . . . ne devront y pénétrer. Et (sur le rapport?) du généralissime, grand-huissier . . . la province . . .
- (10-15.) Voilà la faveur que je vous fais. Et vous donc. dociles à écouter mes ordres et aussi . . . vous resterez à demeurer la heureusement. Et ceux qui . . . respectueux de la loi, respectant. . . . , ils maintiendront ma prescription.

Le délégné royal est ici . . Prasâdagupta; il exerce à. . (15-16.) Année 4 . . ., çrâvaṇa, quinzaine claire, le 1".

### VIII. - INSCRIPTION DE TSAPALIGAON

Tsapaligaon est un petit village situé environ à 1 kilomètre de Budha Nilkanth (vol. II, 394). La stèle qui porte l'inscription est dressée contre le petit temple de Narayan. Elle est décorée au fronton d'un cakra entre deux conques (çaòkba). La disposition de l'ensemble et le tracé des conques reproduit exactement le décor d'une stèle de Vasantadeva publiée par Bhagvanlal (n° 3). L'inscription est en grande partie effacée, mais il subsiste des traces de toutes les lignes, au nombre de 23. La partie inscrite couvre environ 70 centimètres de hauteur, sur une largeur d'environ 26 centimètres. Ce format allongé rappelle par un trait de plus la stèle de Vasantadeva. Les caractères, d'un dessin élégant, mesurent en moyenne 0°,014 de hauteur; les interlignes sont de 0°,02 environ.

La stèle portait sans doute une donation, comme l'indiquent les lignes finales, seules bien conservées. Mais le nom du roi, le nom du bénéficiaire et l'objet de la donation ont disparu. Toutefois le début de la première ligne, lisible encore sur la photographie, montre que le roi résidait au palais de Managrha; il appartenait donc presque certainement à la dynastie des Licchavis. Il suit d'ailleurs leur usage graphique, en redoublant la muette après r (1. 22 Vrsavarmma).

La date de l'inscription, mal venue sur l'estampage, très

nette sur la pierre et sur la photographie, est de 489 samvat, un siècle après l'inscription de Changu Narayan, un peu avant le règne de Civadeva I. Les caractères épigraphiques marquent bien en effet une phase intermédiaire, voisine des inscriptions de Civadeva. Les deux traits que Bhagvanlal avait notés comme essentiels à l'époque de Civadeva s'y rencontrent déjà, à un degré légèrement moindre : l'i en fin d'aksara, qui descendait à peine au-dessous du niveau supérieur de la ligne avec Manadeva, s'allonge graduellement de Vasantadeva à Civadeva; le trait gauche du va est en voie de s'arrondir. Le ya continue à développer sa boucle initiale, portée à la hauteur du niveau supérieur de la ligne. D'autre part le ha n'a pas encore tourné son axe et présente son ouverture à la gauche du scribe. L'intérêt de l'inscription consiste surtout en ce qu'elle relie par une étape certaine la série Manadeva-Vasantadeva à la série Civadeva, qu'on avait voulu en séparer.

Le dûtaka, Vṛṣavarman, appartient déjà par son nom à la série des Varman; Bhogavarman, Amçuvarman, Candravarman, qui occupent une situation prépondérante à la fin de la dynastie Licchavi. Il porte le titre énigmatique de bhattaraka-padiya, que je n'ai pas rencontré ailleurs. Le Dictionnaire de Pétersbourg ne donne pas le mot pâdiya, mais l'expression est formée régulièrement au moyen du suffixe 'iya qui marque en général une fonction de subordination. Bhattaraka-pādāh est l'expression consacrée pour désigner respectueusement le bhattaraka, seigneur royal ou seigneur divin. L'épigraphie népalaise fournit deux cas où le dûtaka est un bhattàraka: L'inscription du Chasaltol, samvat 137; důtaka: bhattaraka eri Vijayadeva; l'inscription 13 de Bhagvanlal, samvat 1[4]3; dûtaka: bhattåraka çrî Çivadeva. Le bhattâraka-pâdîya doit être un personnage en rapport de subordination avec le bhattaraka lui-même. S'agit-il dès ce moment d'une sorte de maire

du palais? Une charte qui peut être du vnº siècle fournit une désignation assez analogue. Çântilla, général (balâ-dhikṛta) au service du bhogikapāla et mahāpalupati Nirihullaka, qui lui-même est le tatpādānudhyāta de Çaṃkaragaṇa, communique une donation qu'il institue a aux paramapādiyas et aux siens propres » (sarvvān eva paramapādiyān svāṃç cāvedayati. Ep. Ind. II, 23, 1.5). L'opposition de svān à paramapādiyān précise assez bien le sens: d'une part ses ressortissants propres, d'autre part les ressortissants de l'autorité souveraine.

### TEXTE.

1. ... Mānagṛhāt pa.....
2. rakamahārāja.....
3. ... pa... nava.....
4. ... manu.....
5. ... jňāpayati viditam astu.....
6. ... māna.....
7. ... guptavijňap.. na
[8-17 effacés.]
18. ... d api.....
19. greņa na kena(cid a) nyathā karaņ.....
20. nyathā kuryyāt kārayed vā tasyāham akṛtyakā
21. riņo bāḍhaṃ na marṣayiṣyāmīti bhaṭṭāraka
22. pādīyo py atra dūtako Vṛṣavarmmā || saṃvat
23. 400. 80. 9 çrāvaṇa çukladivā dvādaçyā(m)

### TRADUCTION.

(1-18.) De Mânagrha . . . le grand roi . . . . . . fait savoir : sachez ceci . . . l'avis de . . . gupta. .

- (19-21.) Personne ne doit y rien changer; et si quelqu'un le fausse, en personne ou par intermédiaire, je ne tolérerai pas un pareil méfait '.
- (22-23.) Et le délégué ici est Vṛṣavarman qui tient à la sainte personne du seigneur.
- (24.) Année 489, mois de cravana, quinzaine claire, le 12.
- 1. A partir de Civadeva (I), le verbe marşay, quand il est employé dans les formules analogues, gouverne régulièrement le nom de la personne à l'accusatif : par exemple dans mon inscription du Tulacchi-tol, l. 14 : tam aham atitarân na marşayitāsmi ; dans Bhag. 7 (Amguvarman, saqvat 39) l. 19 : tam vayan na marşayityāmaḥ. Le gênitif, en tout état de cause, n'est pas incorrect. Le dictionnaire de Pétersbourg i (supplément au vol. V) renvoie à deux stances du Mahâ Bhârata, construites sur un type identique et qui ont le nom de personne régi par marça au génitif:

trāyate hi yadā sarvam vācā kāyena dhavmaņā putrusyāpi na mrsyec ca sa rājāo dharma ucyate. xu, 3434. pāpam ācarato yatra karmaņā vyāketena vā priyasyāpi na mesyeta sa rājāo dharma ucyate. xu, 3437.

Au surplus, la même construction semble se retrouver dans l'inscription de Vasantadeva, samvat 535; le fac-simile de Bhagvanlal donne aux II. 49-20: "d vă tasyāham dṛḍham aryya.....mīti. "mīti contient sans doute la finale de marṭayiṣyāmi, que le sens et l'usage amènent naturellement içi.

# IX. — INSCRIPTION DU TULACCHI-TOL, A BHATGAON

Cette inscription, que j'ai trouvée encastrée dans la muraille d'une vieille fosse à ablutions, au Tulacchi-tol, à Bhatgaon (cf. II, 374) reproduit presque intégralement l'inscription du Golmadhi-tol découverte et publiée par Bendall (n° 1) et qui servit de base à son système chronologique. La partie inscrite de la stèle couvre à peu près 0°,70 de hauteur; la hauteur moyenne des caractères audessus de la ligne est d'environ 0°,012; l'espacement des

lignes, de 0",023 environ.

Le texte est en sanscrit, et en prose. La graphie est correcte. Il convient d'observer que la muette après r est constamment redoublée, selon l'usage des Licchavis; il en est de même dans les inscriptions de Çivadeva publiées par Bhagvanlal (5) et par Bendall (1), malgré les inconséquences des transcriptions données par les deux éditeurs. Ainsi Bhagvanlal transcrit à la ligne 1: çauryavairyya; le fac-similé porte çauryyavairyya; à la ligne 2, la transcription et le fac-similé donnent à tort "ketur bhaṭṭā"; le texte du Tulacchi-tol montre clairement qu'il faut lire "ketu-bhaṭṭā". Dans Bendall, 1. 10, anyair vā; la partie correspondante du fac-similé ne permet pas de vérification; l. 12-13 Bendall: "smadū—dūrdhvam bhū"; le fac-similé porte clairement, comme le texte du Tulacchi-tol, pi madū (1. 13) rddhvam bhū"; l. 14 Bendall: "āmuvartībhir; fac-similé

"ānuvarttibhir. Je note immédiatement que l'inscription 4 de Bhagvanlal, dont α les caractères ressemblent étroitement à ceux de la précédente » et qui est datée de 535 samvat, se conforme à la nouvelle orthographe et ne redouble pas la muette après r. Ex. l. 4: pūrva; l. 12 parvata; l. 17 "vartibhir et non varttibhir comme Bhagvanlal transcrit à tort.

L'inscription contient une charte royale, octrovée par Civadeva le Licchavi sur le rapport du mahâ-sâmanta Amguvarman, en faveur des habitants du bourg de Khrpun, probablement situé sur la partie occidentale du site actuel de Bhatgaon, où se trouve aujourd'hui le Tulacchi-tol. La date, illisible sur la reproduction, tant le relief en est faible, se laisse déchiffrer au moins en partie sur l'estampage, au commencement de la dernière ligne. On reconnaît le symbole des centaines et celui des dizaines; le symbole des unités est complètement effacé. L'inscription se place donc entre 510 et 519 samvat; elle est sans doute exactement contemporaine de l'inscription du Golmadhi-tol, puisqu'elle lui est identique, sauf la désignation du bourg privilégié. Le nouveau texte permet ainsi de rectifier quelques lectures fausses de Bendall. L. 1, lire "yacă au lieu de "dico"; 1. 2, ketu, non ketur; 1. "camitamittrapakşa", non "camitamitavipakṣaº; 1. 10, asmatpādaprasādoº (comme l'indique aussi le fac-similé), non asmatprasado"; 1. 12, marsayitāsmi, non marşayişyami : ye pi mad, non ye vasmad.

Le dùtaka est, comme au Golmadhi-tol, Bhogavarmagomin (non cvāmī, comme lit Bendall).

### TEXTE.

- 1. Svasti Mänagṛhād aparimitaguņasamudayodbhāsi
- tayaçã bappapādānuddhyāto Licchavikulaketubha
- 3. [tta]rako maharaja çrī Çivadevah kuçalı Khrpungrame

- 4. pratibad. grām. nivāsinah pradhānapurassarān grāma
- kuţumbinah kuçalaparipraçnapūrvvam samājñāpayati vidi
- 6. tam bhavatu bha[vatām] . . . na prakhyātāmalavipulayaçasā
- 7. svaparākra . . . tāmittrapakṣaprabhāvena çrīmahā
- sāmantāmç[uvarmmaņā] vijñāpitena mayaitadgauravād yuṣma
- 9. danukampa . . . (kū)th. rvṛ . . . m atra samucita(s tri)ka
- ramāttrasādhanā[yai]va prave[ço] lekhyadānapañcāparādhā
- dyartthan tv apraveça iti prasādo vaḥ kṛtas tad evaṃvedibhi
- r asmatpādaprasādopajīvibhir anyair vvā na kaiçcid ayam anya
- thā karaṇīyo yas tv etām ājñām vilanghyānyathā kuryyāt kāraye
- d vā tam aham atitarān na marṣayitāsmi ye pi madūrddhyam bhū
- bhujo bhavitāras tair api dharmmagurubhi[r as]matkṛtaprasādā
- 16. nuvarttibhir iyam ājāā sa . . . ripālanīyeti samā
- La lecture des premières syllabes est très douteuse. Rétablir aussi pradhānapurussarān au lieu de pradhānajanapus dans la partie correspondante de Bendall I, 1, 3.

Rétablir, d'après Bd. I, 5: bhavatān yathānena prav
 Rétablir: svaparākramopaçamitāmittrapakṣav

9. Rétablir: unukumpayă ca. Mais la lecture des syllabes suivantes chez Bendall est manifestement fausse. Le prétendu redoublement du v après r dans kūberreatya\* est inadmissible dans le système graphique de l'inscription; au reste, sur la photographie de Bendall comme sur mon estampage, le groupe se lit clairement : rer et la lettre qui précède ne peut être un ba, car un trait horizontal bien gravé coupe à mi-hauteur le caractère. Il convient donc de restituer provisoirement : (kū)th,-

rvṛtyadhikṛtānām. 16. Rétablir: samyak paripālanīyeti. — Le mot samājhāpanā manque

au P. W. el 2.

17. jāāpanā . . . (Bho)gavarmmagomī saṃvat 18. 500. 10. . . . . kla. . . . myām

### TRADUCTION.

- (1-5.) Salut. De Mânagrha. Ses innombrables vertus, groupées, illuminent sa gloire ; son père adoré le suit de sa pensée ; la race des Licchavis l'a pour bannière ; le souverain, le grand roi Çivadeva en bonne santé, aux habitants du village de Khṛpuñ, notables en tête, chefs de famille dudit village . . . souhaite le bonjour et fait savoir ceci ;
- (11-16.) Et maintenant qu'on le sait, personne, ni des gens attachés à mon service, ni des autres, ne doit rien y changer. Et quiconque, enfreignant mon ordre, le rendrait vain, soit en personne, soit par instigation, je ne le tolérerai absolument pas. Et les rois à venir, eux aussi, par respect de la loi, en conformité du privilège que j'ai octroyé, devront maintenir mon ordonnance. Voilà ce que j'avais à faire savoir.
- (17-18.) Le délégué ici est Bhogavarma-gomin. Année 51. . . . quinzaine claire, . . . ième jour.

<sup>17.</sup> Rétablir : dutakaş cătra.

### X. - INSCRIPTION DE THOKA

Thoka est un hameau en face de Dharampur (II, 394). La stèle qui porte l'inscription est toute effritée et ne se prête pas à un déchiffrement. Le fronton est décoré du cakra entre deux conques renversées la pointe en haut. On reconnaît les traces des vingt-neuf lignes qui la constituaient; l'objet en était sans doute une donation de terrain; les limites en étaient indiquées avec le détail ordinaire. L. 9: sangamas tatas ta; l. 10, setu..; 11, pūrvva-s tato mārggam anusṛtya; 12, "lavṛkṣas tasya cādhas ti; 13, "sṛtya..tasmād uttara; 14, "niyapātas tasmād uttara; 15, tato dakṣiṇānusāra; 16, "m anusṛtya; 17, "sya dakṣiṇato jāti-khṛnnadī. Puis viennent les débris des menaces et des recommandations usuelles: 18, parikṣeptā; 19, "nyair vvā...; 20, marṣayiṣy"; 21, praṣādāmwa"; 26, tadyaçca...m apaha; 27, apaha".

En fait tout l'intérêt de l'inscription tient pour nous dans les indications des deux dernières lignes :

98. dütakaç cătra Vipravarmmagomî samvat 519

29. — çukladivā daçamyām []

(28-29.) Le délégué ici est Vipravarma-gomin. Année 519 . . . quinzaine claire, le 10.

L'inscription, par sa date, se place donc entre celle du III. - 5

Golmadhi-tol et celle de Dharampur qui en est, localement aussi, voisine. Elle émane manifestement, comme les deux autres, du roi Çivadeva, et le dútaka est une fois de plus un gomin (cf. II, 129 sqq.).

#### XI. - INSCRIPTION DE DHARAMPUR

Dharampur est un vieux village situé entre Katmandou et Budha Nilkanth (II, 394), en face de Thoka qui m'a donné une stèle de la même époque. La stèle qui porte l'inscription est dressée en face d'une chapelle de Ganeça. Il n'en subsiste que la partie inférieure : les huit dernières lignes sont seules bien préservées ; il reste des traces de vingt lignes, mais un énorme éclat en a emporté la plus grande partie.

La partie inscrite couvre environ  $0^m$ ,60 en hauteur,  $0^m$ ,25 en largeur; les caractères mesurent en moyenne  $0^m$ ,015; les interlignes,  $0^m$ ,02. L'écriture a l'aspect ordinaire des inscriptions de Civadeva: les lettres sont grandes, nettes, bien taillées; la seule différence caractéristique avec Amquarman (exception faite du h qui ne se rencontre pas ici) consiste dans le redoublement des muettes après r. Il faut signaler toutefois comme une innovation le procédé pour noter la consonne en finale absolue; au lieu d'être tracée en format réduit au-dessous de la ligne, elle est écrite au niveau normal, en format normal, mais elle est soulignée d'un trait bouclé qui ressemble à l' $\bar{u}$  sanscrit du dévanagari, retourné sur son axe.

La charte a pour objet un double privilège (l. 13) dont les détails manquent; pourtant on voit encore que l'entrée du village était interdite à perpétuité à la force armée, régulière ou irrégulière ; l'autre privilège consiste, semble-t-il, dans une remise de taxe, en rapport avec le Mallakara « l'impôt Malla ». Le même impôt est mentionné, également à propos d'une remise de taxe, dans l'inscription de Jisnugupta à Thankot (l. 24), et dans les deux passages il est question de quatre pana (panacatustaya); mais la stèle de Dharampur précise qu'il s'agit de panas de cuivre (tamrapana) et ajoute expressément « selon l'usage » (ucita). J'ai déjà rappelé, à propos du Mallakara (II, 211 sq.), la campagne victorieuse de Manadeva contre Mallapuri, la ville des Mallas, et j'ai indiqué l'analogie du Turuska daņda, fréquemment nommé dans les inscriptions de Govinda candra de Canoge. Il est probable que les Mallas, précurseurs des Gourkhas qui devaient les renverser un jour, exerçaient à ce moment, de la vallée occidentale où ils étaient installés, une sorte de suzeraineté onéreuse sur le Népal.

Le formulaire de recommandation aux rois futurs est en grande partie identique à celui des inscriptions de Çivadeva; de même la formule iti samājāāpanā qui disparail avec Civadeva pour être remplacée par svayam ajña. La date confirme tous ces indices; elle se lit clairement 500 20. L'élément 5 de 500 est exactement pareil à celui de l'inscription de Khopasi; le signe de la centaine a ici, au lieu de la double boucle (en manière de 3) de Khopasi

et de Bhag. 4, une sorte d'S retourné sur son axe.

Le dûtaka est le Vârta Bhogacandra; j'ai déjà traité du personnage et du titre (I, 282). Du personnage, nous ne savons rien; son nom présente l'élément bhoga que j'ai déjà signalé à l'attention (II, 128).

<sup>4.</sup> Le mot samājhāpanā manque au dictionnaire de Böhtlingk-Roth, et à l'Abrégé.

#### TEXTE.

| Les 11 premières lignes sont presque entièrement effacées         |
|-------------------------------------------------------------------|
| nuf à la 4: tabhatāpraveçyah sarvvakālam a                        |
| la 5" le second caractère est și ; à la 7" on lit baças ; à la 8" |
| in na; à la 9°, purveapra; à la 10°, rṇṇāç câr.                   |
| 2 bhyaç ca Mallakara                                              |
| 3 eitatāmrapaņacatustayād ūrddhva                                 |
| 4 m iti prasādadvayam samadhikan dattam tad e                     |
| 5. vamvedibhir nna kaiçeid idam apramāņan kāryyam                 |
| 6. ye py asmadūrddhvam bhūbhujo bhavitāras tair a                 |
| 7. pi dharmmagurubhir ggurukṛtaprasādānu                          |
| 8. rodhibhir eva bhāvyam iti samājāāpanā                          |
| g. dūtakaç cātra vārttabhogacandraḥ saṃvat                        |
| o. 500 20 māgha çukla dvādaçyām                                   |

#### TRADUCTION.

# XII. — INSCRIPTION DE CIVADEVA A KHOPASI

L'estampage de cette inscription m'a été envoyé du Népal en 1902 par les soins du maharaja Chander Sham Sher Jang. La localité de Khopasi (écrit aussi Ṣopasi) où se trouve la stèle est en dehors des limites de la vallée, à l'Est de Bhatgaon. L'inscription est en magnifique état de conservation; c'est un privilège réservé singulièrement aux chartes de Çivadeva, à Khopasi comme à Bhatgaon et à Patan. Il est difficile de croire que le nom seul de leur auteur les ait sanvegardées: Çivadeva n'a pas de relief, ni dans l'histoire, ni dans la légende. Çivadeva a eu plutôt la bonne fortune de régner au moment où l'art épigraphique atteignait sa perfection au Népal: la pierre, choisie avec soin, a été laborieusement polie; les caractères, d'une élégance sobre et harmonieuse, sont gravés d'un ciseau précis et sûr.

L'inscription couvre 0",47 en hauteur, 0",34 en largeur; le corps des caractères mesure environ 0",009, et les interlignes sont de 0",015. L'écriture a subi des transformations caractéristiques et prend un aspect nettement original. La courbe se substitue partont à l'angle ou à la ligne droite; la hampe du ça, du ga, du repha se renfle du milieu: l'i final d'akşara atteint régulièrement la ligne de niveau inférieur des lettres. La boucle du ga s'est considérablement développée et elle constitue l'élément essentiel du tracé; le na au contraire a réduit et presque annihité les boucles de sa base, mais il a prolongé jusqu'à la ligne inférieure les courbures supérieures de ses deux tiges. Le la s'est retroussé, et l'axe de sa courbure est devenu parallèle à la hampe. Le ha a tourné sur son axe; il présente maintenant à la droite du scribe l'ouverture de sa concavité; de plus sa hampe a subi une inflexion marquée, et sa courbure inférieure s'est retroussée comme celle du la. Le pa dessine maintenant une panse; le ma a creusé ses contours en lignes concaves; le da, au lieu d'accrocher directement la tige supérieure de son angle à la ligne du haut, l'amorce maintenant sur une courte perpendiculaire abaissée de cette ligne même.

Au point de vue du système orthographique, j'observe que la muette est régulièrement doublée après r, selon la tradition des Licchavis. La consonne finale est encore tracée au-dessous du niveau de la ligne, mais elle est surmontée d'un trait horizontal qui fait fonction de virâma.

L'inscription consiste dans une charte de franchise octroyée par Çivadeva aux habitants de Kurpāsī; c'est clairement le village actuel de Khopasi, où se trouve cette stèle, et dont le nom s'est à peine altéré après un espace de treize siècles. L'entrée du village est interdite aux représentants de l'antorité centrale; les affaires locales seront jugées par le svatalasvàmin, personnage de nature énigmatique. L'expression svatala revient à plusieurs reprises dans l'épigraphie de Valabhi: Valabhisvatala, dans une charte de Çilâditya I, an 286; Vatapadrasvatala sannivista, dans une charte du même roi, an 290; Valabhisvatalasannivista Trisaingamakasvatale pratisthita, dans des chartes de Dhruvasena, an 310. L'expression appartient à la langue administrative, et semble bien désigner le territoire communal. Mais qu'est-ce que le svamin, le propriétaire de ce

terrain communal? Est-ce une sorte de seigneur local? Les clauses et restrictions sont plus obscures encore : a En toutes affaires, il n'y a pour vous qu'une porte, et de plus, lors des deux processions de l'ouverture de la porte et du Kailásakúta, vous devrez donner chacun cinquante mṛltikàs naturellement blanches ». Je suis tenté de croire que le village, pour mieux assurer son autonomie, est autorisé à s'enfermer dans un enclos percé d'une seule porte (comme on le voit encore dans les régions écartées du Kattiawar, par exemple). La mention des deux yatras est intéressante pour l'histoire religieuse du Népal; l'inscription d'Ameuvarman, an 30, à Harigaon semble bien aussi en mentionner une (l. 19) mais le texte est douteux. Une des yâtrâs est celle du Kailâsakûţa, la résidence d'Ameuvarman qui doit devenir le palais de la dynastie nouvelle après la mort de Civadeva. J'ignore aussi ce qu'il faut entendre par « cinquante mṛttikās ». Le mot mṛttikā désigne l'argile; les composés pandumṛttikā, dhavalamṛttikā désignent la craie (P. ex. Rămâyana II. 71, 20; Ayodhya drevate durat sarathe pandumrttika, où le commentaire glose: sudhādhavalitatvāt; les maisons stuquées lui donnent l'air d'être en craie). Le chiffre de cinquante s'appliquerait alors à une mesure qui n'est pas spécifiée ou s'agit-il d'objets en terre blanche?

Le document lui-même est désigné dans l'inscription sous le nom de cilàpaţţaka « tablette de pierre »; c'est le mot dont se sert un peu plus tard Jiṣṇugupta (Bhag. 13, 1.14; inf. Thankot, l. 13), en empruntant la formule même de Çivadeva (Çiv°. cirasthitaye càsya prasādasya cilāpaṭṭakena prasādaḥ kṛṭaḥ. Jiṣṇu°. asya ca prasādasya cirasthitaye cilāpaṭṭakaçāsanam idan dattam).

Çivadeva ici comme dans toutes ses chartes joue un rôle fort effacé; il est nommé en lête, avec un panégyrique fort raccourci; il ne porte même pas le titre de bappapâdânudhyâta qui garantit, pour ainsi dire, la possession légitime du pouvoir, titre qui lui est conféré dans l'inscription du Golmadhi-tol (mais qui est également omis au Tulacchi-tol). Il agit sur le rapport du mahasamanta Ameuvarman, qui est célébré en termes pompeux (cf. sup. II, 126 sq.). Parmi les épithètes qui lui sont décernées il en est une qui reparaît sous des formes diverses dans toutes les inscriptions de Civadeva: svabhnjabalotkhātākhilavairivarggena, 1. 6-7; Tulacchi-tol et Golmadhi-tol, 1. 6: svaparakramopaçamitamittrapaksa — [Bendall lit: amitavipaksa, contrairement à la photographie même qu'il reproduit;] — prabhāvena; Bhag. 5, 1. 6-8: "çauryyapratāpāpahatasakalacatrupaksaprabhāvena; s'agit-il d'un simple exercice de variations littéraires, ou bien de traductions différentes failes sur un original commun? Une autre épithète vante Ameuvarman comme un adorateur fervent de Civa, sous le vocable de Bhava (l. 5 : bhagavadBhavapādapahkajapranāmānuṣṭhānatātparyya"); elle amorce pour ainsi dire un nouvel élément du protocole, introduit par Ameuvarman et perpélué jusqu'à nos jours : bhagavat Paçupatibhallarakapadamigrhita. Le formulaire de conclusion est, avec quelques légères variantes, celui qui se rencontre toujours dans les inscriptions de Civadeva. Le délégué royal, Deçavarman, appartient au groupe des Varman et porte le titre de Gomin; j'ai éludié déjà ce groupe et ce titre (II, 128-131).

L'intérêt capital de l'inscription consiste dans sa date; elle dégage en effet l'ancienne chronologie du Népal d'une combinaison inexacte fondée sur une lecture fautive. Bhagvanlal avait publié une inscription de Civadeva I (n° 5), malheureusement incomplète et sans date. Il avait rapproché, il est vrai, de cette inscription une autre (n° 4), également mutilée, mais assez bien conservée dans sa partie inférieure, et datée clairement de sanvat 535 grāvaņa

cukla divà daçamyam. Bhagvanlal n'avait pas négligé d'observer que « les caractères du n° 5 ressemblaient étroitement (closely resemble) à ceux du n° 4 ». Le dûtaka de l'inscription n° 4, en samvat 535, est le râjaputra Vikramasena. D'autre part une inscription d'Amçuvarman, samvat 34, a pour dûtaka le mahâ. yaka Vikra . . . (n° 6). Bhagvanlal n'avait pas hésité, en raison de la longueur bien définie de la lacune, à restituer dans sa tra-

duction le nom de Vikra(masena).

En 1884-85, M. Bendall découvrait au Népal, à Bhatgaon (Golmâdhi-tol], une nouvelle inscription de Civadeva, qu'il publiait des le mois d'avril 1885 dans l'Indian Antiquary (XIV, 97). Sans un mot d'explication ni de justification, sans même signaler l'énorme divergence entre sa lecture et la date de 535 fournie par Bhagvanlal, il interprétait les signes de la date par Samvat 318, et il en concluait sans autre débat : « La date de cette inscription peut contribuer à la solution des questions si embarrassantes des ères entre l'ère Çaka et celle de Cri Harşa. Contenant trois signes numériques, dont le premier est le symbole pour 300, elle ne peut guère se rapporter qu'à l'ère commencant en 319 J.-C., que certaines personnes regardent encore comme l'ère Gupta-Valabhi ». Une de ces « personnes » M. Fleet, qui allait justement démontrer une fois pour toutes l'identité de l'ère 319 et de l'ère Gupta, s'empressa de saluer cette inscription nouvelle comme la « note fondamentale » (key-note) de la chronologie népalaise. Partant de cette donnée: samvat 318 = Gupta 318 = (318 + 319/ 320 J.-C.) = 637/38 J.-C., il agença tout un système nouveau de chronologie (The Chronology of the Early Rulers of-Nepal, dans Ind. Ant. XIV, 342-351; publié à nouveau dans le volume III du Corpus : The inscriptions of the Early Gupta Kings, Appendix IV, p. 177-191). M. Bendall publia de nouveau l'inscription, cette fois avec un fac-similé photographique dans son rapport: A Journey... in Nepat..., Cambridge 1886, p. 72, Appendix 1; il ajoutait cette fois une réserve sur le chiffre des unités, qui pouvait être un 6 aussi bieu qu'un 8. Dans le texte même du Rapport (p. 13-14) il insistait sur « l'admirable concordance » de la date interprétée par l'ère Gupta et des autres données

touchant Ameuvarman.

Dès 1894 (Note sur la Chronologie du Népal, dans Journ. Asiat. IV, 55-72) j'ai en l'occasion de protester contre la prétendue chronologie rectifiée que M. Bendall et M. Fleet avaient mise en circulation. L'inscription de Khopasi, corroborée par les inscriptions fragmentaires de Thoka et de Dharampur, fait décidément justice de ces combinaisons. Le chiffre des centaines, chez Civadeva, est 500 et non pas 300. C'est à tort que Bühler a, dans la Table IX de sa Paléographie Indienne, réuni sous la même rubrique de 300 les deux signes empruntés, l'un à l'inscription de Mânadeva à Changu Narayan, l'autre à l'inscription de Civadeva au Golmadhi-tol; c'est à tort aussi qu'il a omis, sous la rubrique 500, le signe fourni par l'inscription 4 de Bhagvanlal. On pourrait être tenté de penser que Bühler a voulu, par cette omission, indiquer qu'il rejetait l'interprétation du Pandit; mais il ne faut pas oublier que c'est Bühler lui-même qui a traduit et publié le mémoire de Bhagvanlal, écrit originellement en Gujarâtî, et qu'il en revendique expressément sa part de responsabilité dans la préface. La différence des deux signes 300 et 500 éclate d'ailleurs si on les rapproche, comme fait Bühler dans sa Table. Le signe de 300 est régulièrement constitué par le signe de la centaine (quel qu'en soit le tracé) avec l'addition de deux traits attachés à la hampe de la centaine, et qui fléchissent en s'écartant de leur attache; c'est là une forme régulière, constante et qui se constate au Népal même dans les inscriptions de Mânadeva

à Changu Narayan et à Lajanpat. A partir de 400, comme l'observe Bühler (p. 74) les symboles sont constitués par des ligatures de la centaine avec les traits caractéristiques des nombres 4 à 9. La ligature de 100 est figurée, dans le 500 de Civadeva, par un signe très analogue à notre 3 : ce signe est rattaché par un trait horizontal à une hampe verticale d'où partent vers la gauche deux traits nettement horizontaux ; le trait supérieur, attaché à l'extrémité de la hampe, est le plus long ; l'autre, inséré au-dessous du point d'attache du trait qui va relier en sens inverse la hampe à la ligature du 100, s'infléchit à son extrémité et finit en boucle. Il suffit de se reporter sur le tableau même de Bühler à la série des unités pour y trouver le signe correspondant avec la valeur 5, spécialement le signe de la colonne VII, emprunté aux Kuşanas. Bhagvanlal, dans son étude sur les Anciens signes numériques en någarî (Ind. Antiq., VI, 42 sqq.) reproduit la même forme d'après les inscriptions des Guptas, mais sans référence précise. Le signe de 500 est donc bien régulièrement formé par la combinaison de la centaine avec son unité particulière, tout comme dans le cas de 400, de 600, de 700.

Il faut donc lire, dans l'inscription du Golmadhi-tol, comme dans les autres inscriptions de Civadeva et comme dans l'inscription 4 de Bhagvanlal, pour le chiffre des centaines : 500.

Les inscriptions de Civadeva sont de 518 (Golmadhi-tol) et 520 (Khopasi). Elles continuent ainsi la série ouverte par l'inscription de Changu Narayan (386) et prolongée par Lajanpat (387), To-Bahal (402), Bhag. 2 (412), Bhag. 3 (435), Kisipidi (449), Tsapaligaon (489), et close par Bhag. 4 (535). Si je prends pour origine de l'ère l'an 33 çaka courant, en fondant mon calcul sur le mois supplémentaire fourni par l'inscription de Kisipidi (449 samvat),

l'an 520 samvat correspond à 553 çaka courant = 631 J.-C. J'ai déjà montré, d'une manière indépendante, dans une Note sur la Chronologie (Journ. As., 1894, II, 55 sqq.), que l'an 34 d'Amçuvarman doit correspondre à 629 J.-C. La première inscription d'Amguvarman date de l'an 30 de la nouvelle ère (Harigaon I); la dernière date de 4(4?); j'ai essayé de marquer les progrès de son autorité dans le libellé même de ses chartes (II, 138 sqq.) entre ces deux dates extrêmes; la première doit correspondre à 625 J.-C. Si mes calculs sont exacts de part et d'autre, les deux règnes chevauchent ainsi l'un sur l'autre ; cette apparente confusion n'est sans doute que le reflet authentique d'une réalité assez trouble. Toutes les chartes de Civadeva que nous possédons sont rendues sur le rapport du mahásămanta Amçuvarman, de qui l'éloge éclipse entièrement la personne du souverain. On peut aisément imaginer des hypothèses assez variées pour rendre raison des faits: Civadeva aurait pu conserver une autorité nominale dans un ressort restreint de compétence ou de territoire, tont en restant sous la lutelle de son maire du palais ; en dehors de ce ressort, Ameuvarman aurait exercé l'autorité suprême. Si on observe que les inscriptions actuellement connues d'Amçuvarman laissent une lacune entre l'an 34=629 J.-C. et l'an 39=634 J.-C., et que d'antre part les inscriptions actuellement connues de Civadeva se placent justement dans ce court intervalle (518 samvat =629 J.-C.; 520 samvat =631 J.-C.), on peut supposer encore qu'Amguvarman a du, pour des raisons de politique étrangère ou intérieure, accepter ou restaurer un souverain de la dynastie légitime, le Licchavi Çivadeva.

Du même coup, une difficulté qui gênait la combinaison de M. Fleet s'éclaircit et se résout. Je rappelle que l'inscription de 535 (Bhag. 4) a pour dûtaka le râjaputra Vikramasena, et que l'inscription d'Amçuvarman, samvat 34 (Bhag. 6) a pour dútaka le mahà..yaka Vikra..., nom restauré par Bhagvanlal en Vikramasena. M. Fleet, en citant cette inscription (Gupta Inscr., p. 478, n. 2) a bien soin d'ajouter : « Si nous acceptons la restitution de Bhagvanlal, nous devons prendre bien garde de ne pas confondre ce personnage avec le râjaputra Vikramasena qui est le dûtaka de l'inscription de samvat 536, deux cents et quelques années plus tard. » Mais le ràjaputra Vikramasena reparalt maintenant dans une nouvelle inscription d'Ameuvarman, à Sanga, an 32 avec le titre de sarvadandandyaka. Ici la lecture est certaine et l'identité du personnage devient évidente. D'une parl, une inscription datée de 535 et que la ressemblance étroite des caractères range, au témoignage de son premier éditeur, à côté d'une inscription de Civadeva, contemporain et suzerain nominal d'Ameuvarman ; d'autre part un personnage identique de nom et de titre paraît dans cette inscription et dans une inscription d'Ameuvarman. Est-il raisonnable de le dédoubler et de creuser un intervalle de deux cents ans et plus entre les deux moitiés du personnage?

La date de 535 semble, il est vrai, soulever à son tour une nouvelle difficulté. Comptée de l'an 140 J.·C. = 0 pour origine, l'année 535 correspond à 646 J.-C.; à ce moment Amguvarman est mort. N'est-on pas en droit de s'altendre à trouver exclusivement en emploi l'ère nouvelle introduite par Amguvarman et continuée au moins pendant un siècle et demi par ses successeurs? Mais j'ai déjà décrit (II, 155) la période de troubles qui suivit la mort d'Amguvarman; Jiṣṇugupta, héritier irrégulier du pouvoir, reconnaît pour suzerain un Licchavi; s'il se sert en samvat 48 de l'ère d'Amguvarman, il semble à Thankot revenir à l'ère des Licchavis. Or, l'inscription de 535 présente la même particularité décisive que l'inscription de Thankot; tandis que Çivadeva, fidèle à la pratique des

Licchavis, redouble constamment la muette après r, l'inscription de 535 ne fait pas le redoublement; elle écrit pūrva (4,7), bhūmer dakṣiṇa (9), parvata (11, 12), "vartibhir (17, et non "varttibhir comme Bhagvanlal transcrit à tort. Elle adopte le système orthographique inauguré par Amçuvarman et continué par ses successeurs; elle se range ainsi en dehors et à la suite de la série Çivadeva. C'est, il me paraît, une vérification et une garantie de plus au bénéfice du système chronologique que j'ai proposé.

#### TEXTE.

 Svasti Mānagṛhād aparimitaguṇasampal Liechavikulānandakaro

 [bha]ţţārakamahārājaçrīÇivadevaḥ kuçalī Kurppāsīgrāmanivā

 sinalı pradhānapurassarān kuţumbinalı kuçalam abhidhāya samājūā

4. [pa]yati viditam astu vo yathānena svaguņamaņimayū-

khāloka

 [dhva]stājāānatimireņa bhagavadBhavapādapańkajapraņāmānuṣṭhā

natātparyyopāttāyatihitacreyasā svabhujayugabalotkhātā

 [khi]lavairivarggeņa çrīmahāsāmantāmçuvarmmaņā mām vijňapya madanu

 [jñā]tena satā yuşmākam sarvvādhikaraņāpraveçena prasādaḥ kṛtaḥ

 [sa]mupasthitavicāraņīyakāryyeşu svatalasvāminaiva yūyam vicā

to. raņīyāḥ sarvvakāryyeṣu caikam eva vo dvāraṃ dvārodghāṭanaKailāsa

 (kũṭa)yũtrayoç ca bhavadhiḥ pratyekam pañcāçaj jātiçuklamṛttikā deyū

- (ç cira)sthitaye cāsya prasādasya çilāpaţţakena prasādaḥ kṛtas ta
- devamvedibhir asmatpādaprasādopajīvibhir anyair vvā nāyam prasādo
- nyathā karaņīyo yas tv etām ājñām utkramyānyathā kuryyāt kārayed vā ta
- m aham maryyādābhangakāriņam atitarān na marşayisyāmi bhāvibhir a
- pi bbūpatibhir ddharmmagurubhir ggurukṛtapraṣādānuvarttibhir iya
- m ājñā samyag anupālanīyeti samājñāpanā || dūtakaç cātra
- 18. Deçavarmmagomī saṃvat 520 caitrakṛṣṇapakṣatithau pañcamyām

#### TRADUCTION.

- (1-4). Salut de Mānagrha. Ses innombrables vertus, parfaites, font la joie de la race des Licchavis; le souverain, le grand roi Çivadeva, en bonne santé, aux habitants du village de Kurpâsî, notables en tête, chefs de famille, souhaite le bonjour et fait savoir:
- (4-12). Sachez ceci: Ce personnage de qui les vertus, pierreries, irradient, éclairent, et dissipent les ténèbres de
  l'ignorance, qui, toujours prosterné aux pieds, lotus, du
  saint Bhava, a pris sur lui d'assurer à l'avenir le salut et
  le bonheur, de qui les bras, couple puissant, ont déraciné
  tous les ennemis coalisés, le grand marquis Amçuvarman
  m'a fait rapport, et, autorisé par moi, il vous a accordé la
  faveur d'interdire l'entrée à tous les ressorts (de justice).
  Dans toutes les affaires qui viendront à être débattues,
  c'est le propriétaire local qui devra vous soumettre à son
  examen. Et pour toutes les affaires vous n'aurez qu'une

ě

seule porte. Et lors de l'ouverture de la porte et de la procession du Kailàsa kûṭa, vous aurez à donner un à un cinquante craies naturellement blanches.

Et pour la longue durée de ce privilège, le privilège a été mis sur une tablette de pierre.

(13-17). Et maintenant qu'on le sait, personne, ni des gens attachés à mon service, ni des autres, ne doit rien changer à ce privilège. Et quiconque, transgressant mon ordre, le rendrait vain, soit en personne, soit par instigation, je ne tolèrerai absolument pas qu'il viole les stipulations fixées. Et les rois à venir, eux aussi, par respect de la loi, en conformité du privilège que j'impose à leur respect, devront bien maintenir cette ordonnance.

(17-18). Le délégué ici est Deçavarma-gomin. Année 520, mois de caitra, quinzaine noire, cinquième jour.

# XIII. — STÈLE I DE HARIGAON

Les deux inscriptions d'Amquvarman à Harigaon sont dressées symétriquement aux deux coins d'une plate-forme qui porle une chapelle, du côté qui regarde le Nord, au milieu de la chaussée qui traverse le village du Nord au Sud, et près de la descente rapide qui mène au pilier déjà décrit. L'inscription I couvre environ 0",55 en hauteur et 0",30 en largeur; la hauteur des caractères est de 0",011 environ. La stèle porte un fronton arrondi et soigneusement décoré. Au milieu, deux rinceaux affrontés, portés sur un socle bas ; la tête du socle soutient une tige, renslée à mi-hauteur, qui sépare les rinceaux et qui s'épanouit en un calice allongé, servant de support à une espèce de chapiteau carré, sillonné de cannelures évasées et flanqué sur les côtés de figures en saillie. Sous ce dessin stylisé, on reconnaît toutefois les lignes essentielles du vase au col allongé, garni de fleurs. A droite, un coquillage (cankha); à gauche, une ammonite (cáligráma); l'un et l'autre, emblèmes de Vișnu, sont assis sur des pétales recourbés qui les encadrent. Le fronton est séparé du texte par un filet semé de perles.

L'inscription est tout entière en sanscrit et en prose. L'orthographe en est assez régulière. Il faut observer toutefois que, dès son premier édit, Ameuvarman rompt avec

la graphie traditionnelle des Licchavis, qui doublait la consonne après r; il écrit varman, et non varmman, etc. Le détail vant d'autant plus d'être relevé qu'il concorde avec la tradition (Hiouen-tsang, Kirkpatrick) qui fait d'Ameuvarman un roi grammairien. Le caractère est le même que dans les inscriptions d'Amçuvarman déjà connues. Amçuvarman, en qualité de mahâ-sâmanta, institue un assez grand nombre de donations (prasada) affectées à des bénéficiaires de genres divers : divinités, temples, fonctionnaires, animaux, portes, rues. Ces donations se rattachent évidemment à une cérémonie : la mention du cheval du sacre et de l'éléphant du sacre donne à croire que l'occasion en est l'abhiseka, le sacre d'Amcuvarman. Les détails semblent bien cadrer avec cette hypothèse. Nous ne possédons pas, il est vrai, de description authentique d'un abhiseka historique. Les textes védiques, quelle que soit la date à leur assigner, ne décrivent la cérémonie qu'au point de vue du rituel. Les épopées ne donnent pas non plus un tableau d'ensemble. Le Mahâ-Bhârata, qui décrit longuement le răjasûya de Yudhişthira au Sabhā-parvan retrace sommairement le sacre du même roi au xur adhyaya du Çânti-parvan. Le Râmayana conte avec plus d'ampleur les préparatifs du sacre de Bâma II, 15. Enfin l'Agni-Purâna traite du sacre royal dans son cexvur adhyaya1. Goldstücker, dans son Dictionnaire avorté, a donné une admirable monographie de l'abhiseka (s. v.) et Weber a repris le sujet dans son mémoire : Die Königsweihe (rájasúya), dans les Abh. Ak. Wiss. de Berlin, 1893. Je me suis appliqué dans les notes de l'inscription à marquer les rapports entre les données de l'inscription elle-même et les textes que je viens de citer.

<sup>4.</sup> Le Pancatantra, III, fable 1, décrit avec quelques détails intéressants le sacre du hibou comme roi; mais ce développement manque à la recension du Sud publiée par M. Hertel.

Les donations sont évaluées en pu et en pa. La mention du panagrahana à la 1. 4 et l'analogie de plusieurs autres inscriptions, publiées ou encore inédites, montre clairement qu'il s'agit de panas (pa) et de purânas (pu). Le purâna est une monnaie d'argent, désignée aussi sous le nom de kârşâpaņa (p. ex. înser. de Jiṣṇugupta à Thankot, inf.). Rapson (Indian Coins, p. 2) fixe le poids et la valeur du purâna à 3s, 79 d'argent, et celui du paṇa à 9s, 48 de cuivre. L'inscription n'indique que le montant des sommes; mais il est évident qu'il ne s'agit pas d'un versement unique; Amçuvarman n'aurait pas eu besoin de faire graver son édit, ni d'en recommander l'exécution poncluelle aux rois de l'avenir. Ou peut dès lors se demander s'il s'agit d'un paiement quotidien, mensuel ou annuel. Mais la littérature sanscrite est si panyre d'informations réelles qu'il est difficile de décider. Le seul texte, à ma connaissance, qui traite des salaires à la cour du roi se trouve dans Manu, VII, 125 el 126:

rājakarmasu yuktānām strīņām presyajānasya ca pratyaham kalpayed vēttim sthānakarmanurūpatah || paņo deyo vakrstasya sad utkrstasya vetanam sāņmasikas tathācchādo dhānyadronac ca māsikah ||

a Aux femmes employées dans les services royaux et aux domestiques. le roi doit assurer l'entretien quotidien, en rapport avec le rang et le travail de chacun. Il faut donner aux plus infimes un papa, aux plus élevés six papas comme salaire, et de plus tous les six mois de quoi se couvrir, et tous les mois un boisseau (drona) de grain ». Le commentateur Kullûka spécifie que le salaire indiqué est le salaire quotidien et il donne comme exemple de fonctions infimes le balayeur (sammárjaka) et le porteur d'eau (udakavāha). L'un el l'autre se retrouvent dans la charte d'Amçuvarman; le porteur d'eau (pâniya-karmántika) y reçoit 2 purânas et

2 paṇas, soit 34 paṇas; la balayeuse (saṃmarjayitri) 1 puraṇa et 4 paṇas, soit 20 paṇas. Il s'agit vraisemblablement d'une rente annuelle à servir à tous les auxiliaires du sacre.

L'inscription est datée de samvat 30, correspondant à 625 J.-C. Je dois me contenter ici de renvoyer à mon chapitre sur l'histoire et à ma Note sur la chronologie pour justifier l'équivalence proposée. Je puis cependant indiquer que la difficulté qui embarrassait, après moi, M. Kielhorn (List of North. Inscrps., n° 530 et note) se trouve définitivement écartée. La date de l'abhiseka, en samvat 30, montre bien qu'Amçuvarman n'a pas fondé, mais emprunté l'ère dont il se sert; mais ce n'est point à Harşa qu'il a emprunté, plus ou moins volontairement, son ère.

On peut observer que le formulaire de conclusion contraste par sa réserve modeste avec les menaces rigoureuses qu'emploie Çivadeva, et qu'Amçuvarman lui-même y introduit plus tard. Amçuvarman s'essaie encore timidement à l'exercice du pouvoir personnel.

#### TEXTE.

- [svasti kailāsakū]ţabhavanāt parahitaniratapravṛttitayā kṛtayuga
- pari.ānakarī bhagavatPaçupatibhaṭṭārakapādānudhyāto
- 2. Le mot anuthysta remplace ici, à la fin de la formule Bhagavat-Paçapati,..., le terme usuel anugrhita qui se lit dans les incriptions d'Amguvarman datées 34 (Bhag. 6) et 39 (Bhag. 7). Les inscriptions de sanvat 32 et 34 (Bend., p. 74) sont mutilées dans la partie correspondante. C'est aussi anugrhita qui est employé régulièrement dans la même formule par Jisaugupta (Bhag. 9 et 10 ; et inscription de Thanket.)

- [ba]ppapādaparigṛhītaḥ çrīmahāsāmantāmçuvarmā kuçalī kariṣyamā
- ņaprasādāms tanmaryādāpaņagrahaņādhikṛtāmç ca vartamānān bhavi
- syataç ca samājāāpayati viditam bhavatu bhavatām sarvatra rājā prasā
- 6. deşu krtaprasüdair maryadanimittam yena st. . . .
- yathocitadānena mā bhūd utkūya sā . . . ī . . mayā pūrvarājānuvy
- 8. ttyā yathocitapradānāya . . . likhito yo tra
- 9. cridevyāḥ pu 3 pa 1 aroḥ pu 3 pa. . . . . . pa 1 ṣaṣṭḥīde

3. La formule bappapādaparigrhīta est une anomalie expressive. La formule régulière et constante est bappapadanudhyata. Sans multiplier trop facilement les exemples en dehors de l'épigraphie népalaise, je me contenterai de mentionner que cette dernière formule se trouve seule dans les autres inscriptions d'Amçuvarman actuellement connues ; il l'emprunte lui-même au formulaire de son prédécesseur Civadeva (cf. inscr. Golmadhi-tol, dans Bendall, mon inscr. de Bhatgaon, etc...) qui l'avait lui aussi reçue de ses prédécesseurs (Vasantadeva, inscr. Bhag, 3; mon inser, de Kisipidi, etc...); et après Apicuvarman, c'est encore cette seule formule qu'emploient ses successeurs. La dérogation présente est donc en soi un fait qui appelle l'attention. Déjà dans la note précédente j'ai signalé une autre anomalie en rapport avec celle-ci, le transport du mot anudhysta dans une formule où sa présence était inattendue, et où il était substitué à l'ordinaire anugghita. Parigrhita rappelle extérieurement ce dernier mot, comme s'il devait donner le change; en fait il a un sens tout différent et très précis. Le mot parigraha désigne l'admission dans la famille, et par suite il s'applique à l'épouse et à la « familia ». Le Pravaradhyaya (Weber, Cat. Berlin, Hss., 1, 59), l'applique même expressément à l'adoption : atha dattaka-kritakakrtrima putrikāh paraparigrahena nānārseyena jātāh.... et il oppose le père qui a engendré utpădayitar au père qui a adopté parigrahitar (părvah pravara utpādayitur uttarah parigrahītuh). Kullūka, commentant Manu IX, 168, sur l'adoption, appelle également le père adoptif parigrahitar (mitapitarau parasparam anujhaya yam putram parigrahitah samanajātīyam...). Dans la dynastie des Guptas impérioux, Candragupta Il se désigne comme fils parigrhita de Samudragupta, et cette qualification spéciale lui est régulièrement affectée par ses successeurs : Samudraguptasya putras tatparigrhito mahādevyām Dattadevyām utpannab.

- vakulasya pu 3 pa i çribhattarakapādānām pratyekam pu . pa . mahābalādhyakṣa
- sya pu 20 5 prasādādhikṛtasya pu 20 5 abhiṣekahasti-[naḥ] pu 3 pa 1 abhiṣe
- 12. kāçvasya pu 3 pa 1 dhāvakagecchim.ākasya pu 3 pa .

  bhāṇḍa . . . . pu 2 pa 2

M. Fleet (Gupta Inscript., p. 42, n. 1) interprèle ce mot par : « accepté (comme fils favori et successeur par choix)». Cette interprétation ne me paraît pas cadrer avec le sens de parigrhita, et elle ne convient pas dans le cas d'Amçuvarman, puisque Amçuvarman était le gendre, et non le fils de son prédécesseur Civadeva. Je traduis dans l'un et l'autre

cas: " admis par adoption dans la famille ".

9. Le mot vii devant devyāh est très douteux. Peut-être il s'agit d'une désignation locale. — Aroh est au contraire la lecture presque certaine. Il est peu probable qu'il s'agisse d'Aru, donné par un lexicographe comme un nom du soleil. — Saghi est proprement le nom du sixième jour qui suit la naissance et qui clôt la période critique des nouveaunés; Saghi devi y préside, et à ce titre elle est l'objet d'un culte spécial. Mais Saghi, au témoignage des lexiques, est devenue une appellation de Durgà ou Devi. Peut-être Appenvarman l'a-t-il choisie ici parce qu'elle présidait au jour de la donation, qui est datée de la Saghi, la 6e tithi claire de Jyaistha.

40. Bhaţtaraka est sans donte Paçupati, qui reçoit régulièrement ce titre, par exemple ici même, I. 2. — Mahabalâdhyakşa est un titre qui semble jusqu'ici particulier au Népal. L'Inde ne donne que l'équivalent mahābalādhikṛta (Inser. de Hastin, Gup. (?) 494 dans Fleet, Gupta Inserps., 408; inser. de Buddharāja le Kalacuri, Epigr. Ind., VI, 300; cf. balādhikṛta, inser. de Çântilla, vassal des Kalacuris, ib., II, 23). Manu mentionne le balādhyakṣa à côté du senāpati, VII, 489. Une autre inscription d'Amguvarman saṃvat 34 (Bend., p. 74) nous donne le nom

de son mahábaládhyaksa; Vindusvámin.

11. Prasādādhikṛta est un titre que je n'ai pas rencontré ailleurs; mais il est exactement symétrique à balādhikṛta que je viens de mentionner. — Abhiṣṣkahastia. La cérémonie du sacre exigeait en ellet un éláphant (Rāmāyaṇa II, 43, sacre de Rāma: mattag ca vararāraṇaḥ, n. 8 (= matto gajavaraḥ, Gorr.) aussi bien qu'un cheval blanc, Ib., v. 11. pāṇḍurāṣrag ca saṃsthitaḥ; de même l'Agni-Purāṇa, Bibl. Ind., ch. 248; aṣṇam āruhṇa nāgaṃ ca pāṇayet taṃ samārohet.

12. Dhàvaka<sup>o</sup>. La lecture de ce mot est dans l'ensemble fort nette; la seconde lettre est douteuse; la boucle n'en est pas fermée, et l'aspect est plutôt celui d'un τ avec un trait recourbé vers la gauche au pied de la tige. Je ne sais comment interpréter le signe au dessous du ma, et

l'interprétation du mot reste entièrement énigmatique.

- cāmaradharasya pu 2 pa 2 dhvajamanuşyasya pu 2 pa 2 de . . . nām pu 2
- pa 2 pānīyakarmāntikasya pu 2 pa 2 pīţhādhyakṣasya pu 2 pa 2 .ran.ām pu .
- pa 2 puṣpapatākavāhasya pu 2 pa 2 nandīçańkhavādayoḥ pu . bha.tānā
- 16. yakasya pu 2 pa 2 açvasyārghe pu . pa 2 daksinadvārasya pu 1 pa 4 . . . .
- 17. .sya pu 1 pa 4 pratolyāli pu 1 pa 4 paçcimadvārasya pu 1 pa 4 . . . pu.
- pa 4 māṇagṛhadvārasya pu 1 pa 4 madhyamadvārasya pu 1 pa 4 uttaradvārasya pu 1 pa 4

 Cămaradhara. La queue d'yak (chowrie) est un insigne royal et figure régulièrement au sacre (Rămây., v. 10: vălavyajanam = cămara, Gorr.)

14. Paniyakarmintika. Le commentateur du Râmâyana sur II, 80, 2, explique bien karmântika par vetana-jîvin a qui vit d'un salaîre ». Le travail du karmântika s'oppose à la vigit à la corvée non-rétribuée ». Il s'agit peut-être de l'eau nécessaire au sacre, et la tâche en ce cas était plutôt ardue; les Brâhmanas réclament de l'eau de pluie recueillie avant de toucher terre, et lorsque le soleil brille; le Râmâyana mentionne pour le sacre de Râma des eaux prises au confluent du Gange et de la Yamună et toutes sortes d'eaux spéciales.

Piţhūdhyakţa, Piţha est le terme mēme que le Râmāyana emploie pour le trône royal, v. 4: bhadrapiţham svalamkṛtam. Le P. W. renvoie pour le terme piţhādhyakṭa à un passage du Çankaravijaya d'Ānandagiri cité par Aufrecht, Cat. Mss. Oxon. 2545; Çankara fonde une sorte d'académie sur le bord de la Tungabhadra et y laisse Sureçvara comme piṭhādhyakṣa. Aufrecht traduit « scholæ magister », sens fort suspect. Piṭha designe fort bien les lieux sacrés, et spēcialement au Népal les lieux consacrés par les reliques de Devi.

 Puspapatika, qui manque au P. W., est un synonyme de Puspaketu qui désigne par périphrase l'Amour. J'ignore ici de quelle fonction particulière il s'agit.

Nandi est donné dans P. W.º comme le nom d'un instrument de musique indéterminé.

16. L'argha est un présent de choix donné à l'occasion du Sacre, Yudhişthira, en offrant l'argha à Kṛṣṇa (Mahá-Bhārata II, adhy. 36-38) déchaine la jalousie furieuse de Çiçupála, lors de son râjasûya.

1

18. Managrha est le palais des rois Licchavis.

19. sammarjayitryāḥ pu 1 pa ¼ yadi yatrāyām vievāsikanāyakayoḥ pu 20

20. 20 tad evamvedibhir asmatpādaprasādapratibaddhajīva-

nair anyair vā na kaiçei

 d ayam prasādo nyathā karaņīyo bhavişyadbhir api bhūpatibhir gurukrţa

prasādānuvartibhir eva bhāvyam iti svayam ājāā samvat
 jyaistha cuklasasthyām

#### TRADUCTION:

- (1-5). Salut. Du palais de Kailâsa-kûţa. Le hien d'autrui plaît à l'exercice de son activité. L'âge d'or trouve en lui (sa résurrection?). Le saint Paçupati, le seigneur adoré, le suit de sa pensée. Son père adoré l'a choisi par adoption. Le grand marquis Amçuvarman en bonne santé s'adresse à ceux qui vont recevoir ses faveurs et qui sont qualifiés pour percevoir la solde dans les limites prescrites, tant présents qu'à venir, et leur fait savoir. Que ceci soit connu de vous:
- (5-8). Pour éviter que (des contestations) se produisent entre ceux qui reçoivent les faveurs royales . . . au sujet de la limitation . . . . par l'effet d'une donation dans les formes usuelles, j'ai, suivant l'exemple des rois mes prédécesseurs donné dans les formes usuelles . . . . ce qui est inscrit ici :
- (9-19). A la vénérable Devî 3 pu, 1 pa; à Aru (?) 3 pu,.

  •pa; à . . . . . . . . . . . . pa; au temple de Şaşthî 3 pu, 1 pa;

<sup>19.</sup> Sammarjāyitri manque à P. W. Pour l'importance de sa fonction à la cour, cf. par exemple, Cakuntală, acte V (éd. Nirnaya-Sagar, p. 159: ahiyarasanmajjanasasirio... uygisaranalindo. — Yadiyatrāyān est três net sur la pierce, mais l'interprétation en est très embarrassanto. Il faut probablement corriger: yātrāyān; mais yadi est encore bien obscur.

au Seigneur adorable, un à un, . pu, . pa; au grand inspecteur de l'armée 25 pu; au préfet des donations 25 pu; à l'éléphant du sacre 3 pu, 1 pa; au cheval du sacre 3 pu, ı pa; au dhâvakagecchim-âka 3 pu, ı pa; au bhânda . . . 2 pu, 2 pa; au porteur d'émouchoir 2 pu, 2 pa; au porte-étendard 2 pu, 2 pa; aux . . . 2 pu, 3 pa; à l'ouvrier de l'eau 2 pu, 2 pa ; au surveillant du siège 2 ри, 2 ра; aux . . . pu, 2 ра; à celui qui transporte Puspapatâka 2 pu, 2 pa; aux sonneurs de tambour et de conque . pu; au chef des . . 2 pu, 2 pa; au cheval, en guise de cadeau . pu, 2 pa; à la porte du Sud 1 pu, 4 pa; à . . . . 1 pu, 4 pa; à la grand porte 1 ри, 4 ра; à la porte de l'Ouest 1 ри, 4 ра; . . . . à la porte de Mânagrha i pu. 4 pa ; à la porte du milieu r pu, 4 pa; à la porte du Nord r pu, 4 pa; à la balayeuse 1 pu, 4 pa; à l'homme de confiance et au conducteur lors de la procession (? . . .), 20 pu . . .

(20-22). Sachant que c'est ainsi, qu'il s'agisse de gens attachés à notre personne de par notre grâce ou bien de tous autres, personne ne doit changer cette donation : et les rois à venir devront se conformer à cette donation et la respecter.

Ordre direct.

Samvat 30, le 6 de la quinzaine claire de Jyaistha.

<sup>1.</sup> Pour ce sens de pratoli, v. Vogel dans l'Album Kern, p. 235-237.

# XIV. - STÈLE II DE HARIGAON.

La seconde inscription d'Amçuvarman à Harigaon fait exactement pendant à la première. Elle est dressée contre la même plate-forme, à l'autre coin de la face septentrionale. Elle a les mêmes dimensions, la même disposition; l'aspect et le contenu en sont analogues. Elle est surmontée d'un fronton où sont représentés au centre un cakra, vu de trois quarls (comme sur l'inscr. 10 de Bhagy.), à gauche un çankha; le motif de droite a complètement disparu. Un simple filet sépare le fronton du texte. La partie inscrite de la stèle couvre environ 0",68 en hauteur sur 0",37 en largeur; le caractère a une hauteur moyenne de 0",014. Un accident qui ne semble pas dù au hasard seul a fail disparaître la partie supérieure de la pierre à droite; le milieu des lignes inférieures et le rebord droit ont aussi subi une mutilation. Le reste est en excellent état de préservation, l'écriture est nette et bien tracée. La graphie est naturellement la même que dans l'inscription précédente; je signale toutefois l'emploi de la minuscule au-dessus de la ligne pour les consonnes finales : kulānām l. 15 ; pādānām 1. 16: gauşthikānām 1. 18, parallèlement à l'anusvāra dans vihārāņām 1. 10; manuşyāņām 1. 19. Un des signes numériques les plus fréquents dans l'inscription a une valeur douteuse (v. la note 1. 7).

L'inscription est tout entière en sanscrit, et presque toute

en prose. Elle se termine par une stance en vamçasthá, placée immédiatement avant la date, et où Amçuvarman s'adresse directement au lecteur. L'objet de l'inscription est un maryàdàbandha (l. 6 et 20), c'est-à-dire un engagement bilatéral (v. la note sur le vers 6); et, de fait, Amouvarman n'v fait point acte de souveraineté; aucun terme n'évoque l'idée d'un ordre. La situation officielle d'Ameuvarman n'a donc pas changé depuis l'inscription de samvat 30. Il s'agit d'une répartition de taxes; les bénéficiaires sont des temples, des établissements ou des personnes appartenant à toutes les religions du Népal. Commenter chacun des noms mentionnés, ce serait écrire un chapitre considérable de l'histoire religieuse au Népal. Je renvoie aux chapitres spéciaux de mon ouvrage et me contente de dresser ici un inventaire classé selon les confessions religieuses.

Çıvлїзме: Paçupati 7,2; Rāmeçvara 3,1; Māneçvara 3,1; Dhārā-Māneçvara 3,1; Parvateçvara 3,1; Kailāseçvara 3,1; Bhaṭṭārakapādāḥ 7,2.

Vichnouisme. Dolāçikhara svāmin 7,2 (— Changu Narayan) ; Sāmbapura 3,1 ; Narasiṃha deva 3,1 ; BhūmbhukkikāJalaçayana (de Budh Nilkanth?) 3,1.

Bouddisme. Gum vihāra 7,2 (gum mot névari, = montagne. Gum-vihāra est un nom encore en usage pour le Maņi(cūḍa)-caitya, au Nord de Sankou): — çrī Māna vihāra 7,2 (Mānavihāra est aujourd'hui encore un autre nom du Cakra-vihāra, à Patan); çrīRa-vihāra 7,2; Kharjurikā vihāra 7,2; Ma(dhya?) ma vihāra 3,1; sāmānya vihārāh 3,1.

Ispétennisés. Hamsagihadeva 3.1; Vägyatīpāradeva 3.1; tadanyadevakulāḥ 2.2; sapelāpāňcālī 7.2; sāmānyapāňcālī 3.1; rājakula... niyuktamanuṣya 2.2; gauṣṭhikāḥ 2.2; kṛtaprasāda 1; brāhmaṇāḥ 1; sāmānyamanuṣyāh—.

Les donations sont évaluées ici comme dans l'inscription précédente en pu = puranas et pa = payas.

La date est : saṃvat 32, mois aṣāḍha, quinzaine claire, la 13° títhi.

#### TEXTE.

svasti kailāsakūṭabhavanād
 no bhagavatPaçupatibhaṭṭāraka
 taḥ çrīmahāsāmantāmçuvarmā ku[çalī]
 gṛhikṣetrikādikuṭumbino ya
 ditam bhavatu bhavatān gṛhakṣetrādiçrāvaṇikādānanī.
 bhir ayam maryādābandhaḥ kṛta etena bhavadbhir vyavahartayyam yatra

4. La fin de la première ligne contenait une épithète d'Ameuvarman,

encore attestée par la finale no de la seconde ligne.

 La lacune qui suit bhațtăraka rend impossible de déterminer si le formulaire employait ici anugrhita ou anudhyāta, et si le tab de la troisième ligne suppose bappapadaparigrhitab comme ci-dessus.

4. La spécification des grhikjetrikādi manque aux autres inscriptions du Népal. La lacune doit se combler par une formule telle que ya/thā-

pradhānān abha)syānu(dienti vi)ditam.

5. cricavità est une formation secondaire tirre de cravaya « l'audition » ou plutôt de crivaya, le 5- mois de l'année caitradi, répondant à

juillet-août. Peut-être la taxe était-elle perçue à ce moment.

6. maryādābandha est cité aux Nachtrāge du P. W.² avec une seule référence au Divyāvadāna 29, 26. Le passage se trouve dans l'avadāna de Pūrņa. Pūrņa a trois frères; l'ainé le défend, les deux autres sont ligués contre lui et le méprisent parce qu'il est né d'une esclave. Ils décident entre eux de proposer à leur frère ainé un partage du patrimoine. « Réflèchissons comment nous partagerons. Ils se mirent à réflèchir là-dessus (tau srabuddhyā vicārayatab). L'un aura ce qui est à la maison (grha-gata) et ce qui est aux champs (ketra-gata); un autre, ce qui est dans la boutique et ce qui est à l'étranger; un autre aura Pūrņa. Si notre aîné prend ce qui est à la maison et ce qui est aux champs nous pouvons nous entretenir avec ce qui est dans la boutique et ce qui est à l'étranger, alors encore nous pouvons nous entretenir avec ce qui est à la maison et ce qui est aux champs ». Et ils ajontent: Pārṇakasya ca maryādābandham kartum (çaknumah). Burnouf (Introd. p. 242) rend ce

- tah Paçupateh pu 7 pa 2 Dolāçikharasvāminah pu 7 pa 2 . . .
- Gum vihārasya pu 7 pa 2 çrī Mānavihārasya pu 7 pa 2 çrīra.

membre de phrase par : « Et [nous pourrons] garder Pūrņa [pour le faire travailler]». Toutefois il ajoute en note : « Je traduis ainsi conjecturalement la phrase du texte qui me parait obscure : et Pūrņam intra limites cohibere. Le tibétain traduit : « et faire souffrir Pūrņa ». Yi-tsing, dans sa traduction chinoise du Mūla Sarvāstivāda Vinaya, Kṣudrakavastu, chap. 2 (ed. jap. XVII, 4, p 8°, col. 7) adopte la même traduction que le tibétain. Les éditeurs du Divyāvadāna, MM. Cowell et Neil, adoptent dans leur Index of words le sens donné par Burnouf ; ils y rendent maryūdābandha (s. v.) par : keeping in control. Et Böhllingk dans ses Nachtrāge adopte la même interprétation : das in den Schranken Halten. Mais à défaut de l'expression maryūdābandham kur, la langue classique offre un équivalent parfait de l'expression. Dans le Rāmāyaṇa IV, 5. 14, (= 4, 43 éd. Gorresio), quand Sugriva contracte alliance avec Rāma, il lui dit:

rocate yadi me sukhyan bahur esa prasaritah grhyatan panina panir maryada badhyatan dhruca

« Si mon amitié te fait plaisir, voici mon bras allongé. Que la main prenne la main; qu'un pacte ferme soit conclu ». Et le commentateur glose ainsi: maryādā anyonyakāryasampādanavisnyo niecayab | badhyatām buddhya ricarya pratijnayatam. «Maryada, c'est une détermination qui a pour objet un service mutuel à se rendre. Badhyatam veut dire : après mure réflexion, engager sa parole». Il est intéressant de retrouver dans cette glose comme un élément essentiel du maryadabandha la réflexion préalable énoncée dans les mêmes termes qu'employait le récit du Divyávadána (scabuddhyā vicārayatab) Maryādābandha implique donc un engagement bilatéral, mûrement élaboré par les parties contractantes. (Il faut donc dans le récit du Divyavadana traduire ainsi : « Et nous lerons de Púrna l'objet d'une convention spéciale entre nous deux»). L'expression est très importante, puisqu'elle exclut l'idée d'un ordre imposé par une autorité supérieure. Elle est en harmonie avec tout le reste du document, qui ne contient aucune formule d'injonction, et qui se définit lui-même comme un « arrangement » (vyacasthā, 1. 22).

7. Le chiffre que je rends par 7 est très douteux. Il ne se retrouve pas, à ma connaissance, dans les autres inscriptions du Népal, et ne figure pas parmi les signes numériques recueillis par Bühler dans sa Paléographie de l'Inde. Le signe le plus analogue est celui que Bühler donne avec la valeur de 7 (planche IX, col. xiii), et comme emprunté aux inscriptions du Népal (je ne sais de quelle inscription exactement): c'est le même signe, mais retourné sur son axe, tout comme a fait le h entre Mâna-

deva et Amguvarmun.

- 9. vihārasya pu 7 pa 2 Kharjurikāvihārasya pu 7 pa 2 ma.
- mavihārasya pu 7 pa 2 sāmānyavihārāņām pu 3 pa 1 Rāmeçva
- 11. rasya pu 3 pa 1 Hamsagrhadevasya pu 3 pa 1 Maneçvarasya pu 3
- 12. pa 1 Sāmbapurasya pu 3 pa 1 Vāgvatīpāradevasya pu 3 pa 1 Dhārā
- Māneçvarasya pu 3 pa 1 Parvateçvaradevasya pu 3 pa 1 Narasimba
- devasya pu 3 pa 1 Kailāseçvarasya pu 3 pa 1 Bhūmbhukkikā Jalaça
- yanasya pu 3 pa 1 tadanyadevakulānām pu 2 pa 2 çrī Bhattāraka
- 16. pādānām pu 7 pa 2 Sapelāpāncālyāh pu 7 pa 2 sāmānya
- 17. pāncālyāh pu 3 pa 1 rājakulavastunāniyukta[ma]nusyasya
- 18. pu 2 pa 2 gauşthikānām pu 2 pa 2 kṛtaprasādasya pu 1 brāhman
- 19. pu i sāmānyamanuşyāṇām pu . . . i . . . . yam vyavahārap . . .
- 21. prajāhitārthodyataçuddhacetas(ā) :::: kalahābhimā-
- katham prajā me sukhitā bhaved i : ; yā vyavastheyam akāri dhīmatā
- 23. samvat 32 āṣāḍhaçuklatrayodaçyām

16. Le mot păhcăli et son dérivé păhcălika ont êté exactement interpretes par Bhagvanlal (7, 1, 13 et 15; 10, 1, 16); il désigne le conseil de paroisse, la fabrique.

18. Le mot gaughika est analogue à păucălika. L'ancienne désignation gosțhi appliquée au conseil de paroisse survit dans le nom actuel:

gutthi.

J'ignore le sens précis du mot kṛta-prasāda, malgré la clarté des termes dont il est composé. — A la fin de la ligne il faut évidemment réta blir brāhmaṇānāṇ.

22 el 23. Stance en vamçasthà.

#### TRADUCTION.

(1-5). Salut. Du palais de Kailâsa-kûţa . . . . Le saint Paçupati, le seigneur adoré, le . . . . Le grand marquis Amçuvarman en bonne santé . . . aux propriétaires de maison, de champ, et autres chefs de famille . . . Que ceci soit connu de vous.

(5-6). La perception des taxes sur les maisons, les champs, etc. . voici comment la répartition en est réglée, et ce

sera désormais la pratique à suivre :

(7-19). A Paçupati 9 pu, 2 pa ; à Dolâçikhara-svâmin 9 pu, 2 pa; au Gum-vihâra 9 pu, 2 pa; au cri-Mâna-vihāra 9 pu, 2 pa; au çrî-Ra.-vihâra q pu, 2 pa; au Kharjurikâ-vihâra 9 pu, 2 pa; au Ma-ma-vihâra 9 pu, 2 pa; aux vihâras en général 3 pu, 1 pa; au Râmeçvara 3 pu, 1 pa; au Hamsagrhadeva 3 pu. 1 pa; au Mâneçvara 3 pu, 1 pa; au Sâmbapura 3 pu, 1 pa; au Vâgvatîpâradeva 3 pu, 1 pa; au Dhârâ-Mâneçvara 3 pu, 1 pa; au Parvateçvara deva 3 pu, 1 pa; au Narasimha deva 3 pu, 1 pa; au Kailâseçvara 3 pu, 1 pa; au Bhûmbhukkikâ-Jalaçayana 3 pu, 1 pa; aux autres temples, 2 pu, 2 pa; aux crì-Bhattaraka-padas 9 pu, 2 pa; à la Sapelapancali 9 pu, 2 pa; à la pancali en général 3 pu. 1 pa ; au fonctionnaire chargé de . . . le palais royal 2 pu, 2 pa; aux gausthikas 2 pu, 2 pa; à celui qui a fait la donation 1 pu; aux brahmanes 1 pu; au personnel en général . pu . . .

(19-20). Tel est l'arrangement ; et cette répartition, personne ne devra la . . . car :

(21-22). Le bonheur de mes sujets occupe mon cœur purifié: . . . . mon orgueil, c'est d'avoir . . . les discordes. Commentmes sujets pourraient-ils être heureux? Voilà ce que je me suis dit, et j'ai dans ma sagesse établicet arrangement.

(23). Samvat 32, mois d'âṣâdha, quinzaine claire, le 13.

# XV. - INSCRIPTION DE SANGA

Sanga est une petite localité située en dehors de la vallée, à l'Est de Bhatgaon. La stèle qui porte cette inscription se trouve dans le temple de Nârâyaṇa Vikaţeçvara. L'estampage m'a été envoyé en décembre 1902 par le mahârâja Chander Sham Sher Jang; il est assez défectueux; heureusement il est accompagné d'une copie à la main qui facilite le déchiffrement. Il subsiste toutefois des obscurités qu'un meilleur estampage on l'inspection de la pierre ne manquerait pas d'éclaireir.

La partie inscrite couvre 0<sup>m</sup>,67 en hauteur et 0<sup>m</sup>,38 en largeur. Le caractère mesure en moyenne 0<sup>m</sup>,015; l'interligne, 0<sup>m</sup>,020. La graphie n'appelle pas d'observation particulière; il n'est pas superflu toutefois de constater une fois de plus le nouvel usage introduit par Amçuvarman: contrairement à l'usage des Licchavis, la muette n'est pas redoublée après r. L'inscription est en prose avec une stance d'introduction. Elle a pour objet une remise de redevances consentie par Amçuvarman en faveur des habitants de Cangà, la localité même où la stèle se trouve; le nom moderne Sangà, Sâgà, Sangà, ne diffère de l'ancien que par la qualité de la sifflante. Les redevances consistaient en cinq articles; les deux premiers sont entièrement effacés; les trois antres sont: douze pots d'huile, puis deux objets difficiles à préciser. La lecture du premier,

kāhbam, semble certaine, mais elle ne donne aucun sens, le mot vastu qui suit est un terme aussi vague que « chose » en français; et c'est justement ce même mot qui est répété avec taila « l'huile » à la ligne 14.

Le libellé de l'inscription présente plusieurs particularités intéressantes. La charte proprement dite est précédée d'une stance d'invocation, en mètre sragdhará; l'épigraphie népalaise actuellement connue n'offre pas d'exemple de cette disposition avant Ameuvarman, ni même sous Ameuvarman; immédiatement après lui, Jisnugupta imite et développe cette pratique. Les inscriptions 10 et 11 de Bhagvantal, mon inscription de Thankot débutent aussi par une stance d'introduction, également en sragdharâ. La rencontre n'est pas de pur hasard.

La charle est régulièrement datée du palais de Kailàsakûţa; mais, par une exception jusqu'ici isolée, le nouveau palais royal est célébré avec emphase dans un long composé qui précède le nom : il est le point de mire des regards curieux de tout l'univers. Le nouveau régime ne dédaigne pas d'affirmer sa popularité. Ameuvarman se déclare a occupé et préoccupé du bien de ses sujets ». C'est un compliment qu'il ne manque pas de s'adresser : témoin Harigaon I, 1. 1; II, 1. 22. Il se proclame a l'adorateur favori de Pacupati, et l'objet continu des pensées de son père adoré » (BhagavatPagapatibhattarakapādānugrhito bappapādānudlojātah). En l'an 30 (Harigaon I, 1. 2), an lendemain de son usurpation, il combinait différemment les termes; il était alors « l'objet continu des pensées du Seigneur adoré, Paçupati; et l'adopté de son père adofé (bh" Pace bhatt" pādānudhyāto bappapādaparigrhītah); l'inscription d'asadha 32, à Harigaon (II, 1, 2-3) a une lacune dans le passage correspondant; mais notre inscription prouve que, des cette année-là, est constituée la formule définitive qui se continuera désormais dans le protocole

(Bendall, an 34, L. 1-2; Bhag. 6, an 34, L. 1-2; Bhag. 7, an 39, L. 4-5).

Fai déjà signalé, à propos d'une autre inscription, l'importance de la mention du dùtaka Vikramasena, au titre de sarvadaṇḍanâyaka et de râjaputra. Le même personnage figurait avec le premier de ces titres dans Bhag. 6, daté saṃvat 34, et avec le second dans Bhag. 4, saṃvat 535. Il apparaît bien qu'on ne peut pas séparer ces

inscriptions, ni dédoubler ce personnage.

L'inscription est datée de samvat 32, au mois de bhâdrapada; elle est donc postérieure de deux mois à Harigaon II. La date est immédiatement suivie d'une indication que je ne puis expliquer. L'estampage semble porter tasya gaṇḍaç ca karaṇiyam, mais le dernier mot seul est absolument sûr; la copie à la main porte tisya gatāga-karaṇiyam. Les mots tisya et gaṇḍa, si la lecture est exacte, suggèrent une interprétation d'ordre astronomique, mais la construction grammaticale avec le neutre karaṇiyam est impossible. La copie trace une ponctuation après karaṇiyam, mais le tracé de l'estampage évoque plutôt un symbole significatif, et l'anusvara de "yam ne se justifierait pas en position de finale absolue. J'ai emprunté à la copie les deux lettres viji (du mot vijitāni) dont rien ne subsiste sur l'estampage.

# TEXTE.

- 1. k. ; lankāra ; dregvara ;; pavanavyasta ;;;;;
- 2. pratya mining raçiromaulabhā ai mi
- 3. uccair muktānkahā :::::: dasṛnnāgacarmottarī :
- pāyāt tadrūpame : himagiritanayā : titā ::::
- svasti kşititalatilakabbütāt kutūbalijanatānimeşa
- 6. nayanāvalokyamānāt Kailāsakūtabhavanāt prajāhita

- samādhānatatparo bhagavatPaçupatibhaţţārakapādā
- 8. nugrhīto bappapādāmudhyātah çrīmahāsāmantāmçuvarmā
- kuçali çangăgrămanivăsinalı kuţumbinalı pradhānapu
- 10. rassarān kuçalam ābhāṣya samājñāpayati viditam bhava
- tu bhayatām asmābhiḥ . . . dvādaça tailaghaṭāḥ kūhbaṃ
- vastu ca pañca bhavatām pīḍākaram ity avagamya yuşmatpī
- däpanodärtham adyägreņa pratimuktās tad evam avasāva
- 14. nātah pareņaitad vastutailan kasyacid deyam bhavisyadbhir api
- bhūpatibhiḥ pūrvarājakṛtaprasādānuvartibhir eva
- bhavitavyam iti svayam ājñā dūtakaç cātra sarvadaņdanāyaka
- 17. rājaputraVikramasenah samvat 30 2 bhādrapadaçukladivā 1
- tasya gandaç ca karaniyam || iha çangādhikaranaviji
- 19. tāni ||

# TRADUCTION.

(1-4) . . . les ornements . . . seigneur . . . . dispersés par le vent . . . . le diadème de sa tête . . . rejeté bien haut de son giron . . . du sang, une peau d'éléphant comme tunique, qu'elle vous protège sous cette forme, la fille du Mont-des-Neiges . .!

(5-11). Salut. Tel qu'un grain de beauté sur la face de la terre, la multitude curieuse ne laisse pas les yeux cligner en regardant le palais de Kailâsakûţa. C'est de là que, toujours occupé et préoccupé du bien de ses sujets, celui que le saint Paçupati, Seigneur adoré, favorise, celui que son père adoré suit de sa pensée, le grand marquis Amçuvarman en bonne santé s'adresse aux maîtres de maison résidant au village de Çangà, selon l'ordre hiérarchique,

et leur dit le bonjour. Sachez ceci:

(11-14). Le . . ., le . . ., les douze pots d'huile, les matériaux (?), ces cinq j'ai appris que vous en souffrez, et, pour écarter de vous ce sujet de souffrance, à dater d'aujourd'hui je vous en fais remise. En vertu de cette décision, vous n'aurez donc plus à donner à qui que ce soit ni matériaux ni huile.

(14-16). Et les rois à venir devront respecter le privilège établi par leur royal devancier.

Ordre direct.

Le délégué ici est le général en chef, le râjaputra Vikramascoa.

(17-19). Samvat 32, mois de bhâdrapada, quinzaine claire. Et le . . . est l'affaire.

C'est ici le ressort de la juridiction de Cangà.

### XVI. - INSCRIPTION DE THANKOT

Thankot est un bourg situé au Sud-Ouest de la vallée, à la descente de la passe de Candragici. La stèle qui porte l'inscription est actuellement dressée contre un mur bas de grosses pierres non équarries qui soutient une plate-forme où se dresse une construction insignifiante. Le hant de la stèle est décoré au centre d'un cakra vu de trois quarts, figuré exactement comme sur l'inscription 10 de Bhagvanlal, due au même prince. Le cakra est flanqué à droite et à gauche de deux autres objets; celui de droite est certainement un çankha, la conque de Viṣṇu. Le fronton est donc clairement vichnouite.

L'inscription qui occupe en longueur et en largeur toute la stèle au-dessous du fronton arrondi, couvre au total trente lignes. Ses dimensions sont d'environ 0°,95 de haut, 0°,38 de large; le caractère mesure en moyenne 0°,01. L'écriture est exactement la même que sur les inscriptions 9, 10, 11 de Bhagvanlal, émanant du même roi. La langue employée est le sanscrit. Sanf une stance d'introduction en mètre sragdharā, l'inscription est en prose. La graphie est généralement correcte; il convient de noter que la consonue n'est pas redoublée après r, contrairement à l'usage ancien.

L'invocation liminaire, mutilée, rappelle sans être identique l'invocation également mutilée qui ouvre l'inscr. 10 de Bhagvanlal. Elle est écrite dans le même mêtre et adressée aux mêmes divinités : Viṣṇu et Crì accouplés. L'esprit vichnouite du document est du reste attesté par les décors du fronton et il s'harmonise d'autre part avec le nom du roi (Jiṣṇu = Viṣṇu) et de son héritier présomptif

Visna Gupta.

La charte a un double objet : 1º Elle renouvelle et confirme, en faveur des habitants du village de Kâcannasta (?) une donation faite antérieurement par l'arrière-grand-père du roi régnant, Mâna gupta gomin. Ce personnage, mentionné sans aucun préfixe honorifique, était certainement un simple particulier; le litre de gomin qu'il porte à la suite de son nom le désigne comme un laïque bouddhiste. L'arrière-grand-père de Jisau Gupta se place probablement un siècle avant lui, vers le milieu du vr siècle; son nom montre par un exemple de plus la large diffusion du titre de gomin à cette époque (cf. mon article sur Candragomin, B. E. F. E. O., 1903, p. 16 sq. et sup. II, 129 sq.) et spécialement au Népal. 2° L'autre concession porte sur une remise de taxes; la nature même de ces taxes est assez énigmatique, mais elles sont réparties en trois catégories : l'une frappe sur chaque labour pris comme unité; une autre est appelée « Fimpôt Malla ». (Cf. sup. Inscription de Dharampur XI, p. 67 sq. et vol. II, p. 212). Le village de Dakşinakoli, qui se trouve mentionné à l'occasion de la première taxe, est également désigné dans l'inscription 10 de Bhagvanlal, où Jiṣṇu Gupla s'adresse aux Giţāpāñcâlikas de Dakṣiṇakoli. Ce village semble être le centre d'un culte populaire et jouir en cette qualité de privilèges particuliers.

Le formulaire d'envoi montre le même régime politique que les inscriptions 9 et 10 de Bhagvanlal. Le roi Jisau Gupta réside à Kailâsa-kûţa, le palais (bhavana) où s'était installé son prédécesseur Amguvarman; le vieux palais des Licchavis, Mănagrha, abrite encore un représentant de l'ancienne dynastie, qui tient hiérarchiquement le premier rang (puralisara); mais ici le nom du personnage et le personnage lui-même ont changé. Les inscrip, 9 et 40 l'appellent Dhruvadeva; ici c'est Mânadeva. Il semble même qu'on assiste à la déchéance graduelle de ces princes de parade: Dhruvadeva est qualifié de bhaṭṭāraka-mahārāja-çri dans l'inscr. 9; il n'est plus que bhaṭṭāraka-rāja-çri dans l'inscr. 10; Mānadeva est seulement bhaṭṭāraka-çri. Et dans l'inscr. 11 de Bhagvanlal, il n'est question que de Jiṣṇugupta seul.

Le délégué de Jisangupta, le Yuvarâja Visan gupta, figure au même titre dans l'inser. 9 (Bh.) datée de samvat 48.

La date a complètement disparu. Le mot samvat est encore nettement lisible sur la pierre au début de la dernière ligne; à la suite on voit aussi très clairement une ligne courbe repliée de droite à gauche, et deux traits parallèles dirigés en sens inverse de cette ligne, légèrement inclinés à l'extrémité et qui semblent presque évidemment constituer la partie supérieure du symbole 300. On se trouve donc porté à penser que cette fois Jisou Gupta a employé l'ère de l'ancienne dynastie Licchavi.

### TEXTE.

- 1. ajñānākarņakaņļha ::::: sukhe .ī.i:::::
- 2. çrînihşvangopagüdhastanakalaçayugassügaro
- 3. .... jaladhijalakṣālitāngasva gop.
- 4. .... sthagitasukhagati çreyasam jembhitam va[h]

4-4. Mètre sragdharà.

An lieu de nibęvańga, lire plutot nięvańga. Les deux mots manquent aux lexiques; mais nięvańga convient mieux, et il est en rapport avec le verbe ni-svaīg mentionne par Paņini VIII, 3, 70.

 svasti Mänagrhät singhäsanädhyäsikulaketu bhattaraka erī Mā

6. nadevas tatpurassarah Kailāsakūṭabhavanāt Somānvaya-

bhūsano

 bhagavatPaçupatibhaţţārakapādānugṛhīto vappapādānuddhyātah çrī

8. Jisnuguptadevah kuçali kacannastanivasinah kutumvino

 thā . na kuçalam ābhāṣya samājňāpayati viditam bhavatu bhayatām

10. adya svaprapitāmahaMānaguptagomikāritapuş/āriņīm.

 çaghca grāmasyottareņa parvatabhūmiç çākharam nāma yācelak.

 pratimucya dattā tasyāç ca kālāntare çāsanan tad udamusty atta

13. Aya prapitāmahakṛtajūatayāsmābhir idam çilāpaṭṭaka-

14. [nam] düratarakālasthitaye dattam sīmā cāsya uttarapūrvam āpūrva m

çikharopary adhogomikhätakam anusṛtya pañcapānīya

5. Singhosanae correspond à Liccharikulaketu de Bh. 40, 1. 4.

13-14. Cf. Bh. 9, 1. 14: prasūdasya cirasthitaya cilāpatjakacāsanam

idan dattam.

cappapādanuddhyātaḥ, sur cette expression, cf. Fleet, Gupta Inser. p, 17, n. La graphie anuddhyata, pour anudhyata, est presque constante : elle n'est pas du reste incorrecte, puisque Pagini l'autorise VIII, 4, 47. Elle n'est donc que l'application sporadique d'une règle ou la survivance dans une formule spéciale d'un usage antérieur. M. Fleet traduit « qui médite sur les pieds de ... », et c'est la traduction généralement adoptée. Mais les nombreux exemples du participe dhydta, seul on combiné avec des prélixes, que fournit le P. W. montrent tous sans exception le mot employé avec la valeur du passif. Mallinatha, commenlant Raghur, XVII, 36 glose anudadhyab par anujagrhub et cite à l'appui le dictionnaire d'Utpala, Utpala malà, qui dit : anualhyanana anugrahan. Ainsi anudhyāta fail exactement pendant à anngchita de la formule précédente et sans doute a la même valeur. D'ailleurs cf. sup. p. 85 (inscr. d'Ameuvarman à Harigaon I, I. 2 et note).

- 16. m atalı pürvadakşinena yebramkharo dakşinena dharighmadul tato nusrtya
- 17. daksinenaivāstārisimvattī daksinena nadī daksinapaçcimena ca
- 18. lankhā pageimena khātakas tato nusṛtya pahanco tato lampañeo uttare
- 19. na tu parvataçikharamürdhani khātakas tato yāvat savavoltarapūrva
- 20. kbātaka īti anyaç cāsmābhih prayojanāntarārādhitair bhavatā grāma
- 21. nivāsinām kuļumbinām prasādaviceso datto daksinakoligrā m.
- 22. goyuddhe gohale gohale yad deyam äsīt tasyārdham pratimuktam sim[ha]

20. bharata; lire bharatam,

24. givāninām; lite nivāsinām,

<sup>22.</sup> La lecture du mot goyuddhe est certaine : le sens du mot pris en soi n'offre pas de difficulté. Mais ici l'interprétation m'en semble hasardeuse. Je ne crois pas que les locatifs goyuldhe et gohale soient sur le même plan : le premier semble plutôt signifier « en cas de combat », et le second « par chaque unité de labour ». — Je n'ai trouvé l'expression golula que dans la donation du Pallava Civaskandavarman, très antérieure en date à celle ci, Epigr. Ind. I, p. 6; le roi est vanté comme anekahirogakodigohalasatasahassappadayino (l. 11). Bühler traduit « a giver of many crores of gold and of one hundred thousand ox-ploughs ». Mais le mot hala, charrue, revient seul assez fréquemment dans les textes épigraphiques de donation : bhikhuhala, Nasik 3; Karle 49 (cf. Senart, Epigr. Ind. VII, 66); hatārdhabhā. Baijnath Pracasti I, v. 33; dans Epigr. Ind. 1, p. 107; ekahalavahaniya bhami, ib., II, v. 31, p. 414; grame haladaçã à ke, Înser, de Madanavarmadeva le Candella, Ind., Ant., XVI, 208, 1, 7; caturnam halanam bhami, Inser, de Bhimadeya le Caulukya, ib., XI, 72, I. 26; ryddhahalo, Harsa stone inser., I. 40, Epig. Ind. II, 425. Báṇa dans le Harṣa-carita, p. 228, raconte que flarṣa partant en expédition donne aux brahmanes sirasahasrasayamitasimnay gramayaya catam ; sira est synonyme de hala. Kullúka, sur Manu VII, 449 cite pour preciser le sens du mot kula un vers de la Haritasmili : asjagaram dharmahalam sudyavam jivitarthinam caturgaram gehasthanam trigavam brahmayhatinam et il ajoute: iti Haritasmaranat sadgaram madhyamam halam iti tathavidhahaladrayena yazuti bhumir vahyate tat kulam iti vadati. Ainsi un hala moyen correspondrait à une exploitation de six

23. kare ca yena karşapanan deyan tenaştan pana deya yenāstau

24. paṇā deyam tena paṇacatuṣṭayam mallakare ca paṇaca-

tusta

yan deyam iti yas tv etām ājñām ullaghyāsmatprasādo-

vy anyo vä kaçcid anyathä kuryāt kārayed vä tam bayan

na ma

rṣayiṣyāmo bhaviṣyadbhir api bhūpatibhiḥ pūrvarājā

28. jñātayā dharmāpekṣayā cedam çāsanam pratipālanī

29. yam dūtakac cātra yuvarāja crī Visnuguptah

30. samvat 500? . . . =

bœufs, et une famille (kula) supposerait deux de ces halas pour son entretien.

Un passage de Kinkparnick (p. 401) atteste la persistance de cette unité agraire. « Les Purhutties [Parvatiya] ou paysans du pays montagneux sont divisés en quatre classes : thwal, Doem, Scoom et Chaurem. (mots persans qui signifient : premier, second, troisième, quatrième). La chose est d'autant plus curieuse que pareille division de la classe agricole ne semble avoir jamais été pratiquée au temps du gouvernement mogol. Les Oswals sont les paysans qui possèdent cinq charrues [bala] et plus : les Doems sont ceux qui ont de une à cinq charrues ; les Seooms sont ceux qui, sans être propriétaires de charrue, sont considérés comme des chefs d'onvriers des champs; les Chaurenis sont les simples ouvriers des champs ».

La syllabe sim est absolument nette au bout de la ligne; mais la syllabe qui suivait a disparu presque entièrement, sauf la partie inférieure qui montre que cette syllabe était formée d'un groupe de consonnes, Faut il penser à une graphie fautive ximigha par confusion entre les graphies simha et siùgha? Cf. siùghosana, L. S. L'impôt du siùgha ou simua, l'impôt du lion, désignerait par abréviation l'impôt du trône? La syllabe initiale sim ne laisse pas que je sache, d'autre choix possible

en sonscrit.

 L'équivalence † karşûpaya — 16 payas est garantie pour le Népal, au temps de Jisaugupta, par ce texte. Anandagiri, glosant le commentaire de Cankara sur Mandûkyopanişad, 1 (vité dans P.W.s. v. karşapava) écrit : decariçese karsapanacabdah sodacapananan samjina.

25-28. La formule de recommandation, tonjours composée des mêmes éléments, varie cependant de rédaction dans les édits du même roi.

### TRADUCTION.

5-9. Salut de Mânagrha. Des lions portent le trône où s'asseoit la race qui a pour bannière le souverain (bhattaraka) Mânadeva. C'est lui qui vient en tête. Ensuite, du palais de Kailâsa kûţa, — la Race Lunaire l'a pour parure; le saint Pacupati, souverain adoré, l'a pour favori; son père adoré le suit de sa pensée; Jiṣṇugupta deva en bonne santé s'adresse aux maîtres de maison résidant à Kâcaṇṇasta(?) selon (l'ordre hiérarchique), leur dit le bonjour et leur fait savoir ainsi; Sachez ceci;

(10-14). Mon arrière-grand-père Managupta gomin avait fait faire un (étang?) au nord du village de. . . et il avait donné en libéralité un terrain de montagne. . .; mais aujourd'hui, avec le temps, cette donation se trouve (contestée?) et, aussitôt que je l'ai appris, j'ai, par reconnaissance pour mon arrière-grand-père, donné cette charte

sur pierre pour qu'elle dure plus longtemps.

(14-20). Et en voici la délimitation : au Nord-Est jusqu'à l'Est, par dessus le sommet, en longeant par en bas la fosse du Gomin, les Cinq-Eaux ; de là, au Sud-Est, Yebramkharo : au Sud, Dharighmadul (?) : puis en continuant, au Sud. . . . ; au Sud la rivière ; et au Sud-Ouest Lankha ; à l'Ouest, la fosse : puis en longeant, Pahañco, puis Lampañco : et au Nord sur le sommet du haut de la montagne, la fosse ; puis jusqu'. . . au Nord-Est la fosse. J'ai dit.

(20-25). Et de plus, gagné par un autre motif, je vous concède encore, maîtres de maison qui résidez au village, une autre faveur. Au village de Dakşinakoli, en cas de combat de vaches (?) il fallait payer tant par labour de vache: je vous en remets la moitié, comme aussi sur l'impôt du . .; qui devait donner un kârşāpaņa devra donner huit paṇas ; qui devait donner huit paṇas devra en donner quatre, et quatre aussi sur l'impôt Malla.

(25-28). Et quiconque transgressera cet ordre, qu'il subsiste de ma faveur ou quelque autre qu'il soit, qui rendrait mon ordre vain en personne ou par intermédiaire, je ne le tolérerai pas. Et les rois à venir, parce que c'est l'ordre d'un roi qui les aura précédés, et aussi par considération

du devoir, auront à maintenir cette charte.

(29-30). Le délégué ici est l'héritier présomptif Visnu Gupta. Année.

### XVII. - INSCRIPTION DE SANKU

Sanku est une petite ville située à l'extrémité Nord-Est de la vallée. L'inscription fragmentaire que j'y ai recueillie est gravée sur un débris de rigole, déposé pêle-mêle avec un tas de décombres contre un petit temple de Çiva.

Le texte formait deux lignes, de longueur incertaine; il n'en subsiste que la partie initiale, mesurant 0<sup>m</sup>,26. D'une ligne à l'autre, les caractères varient considérablement de dimension; ceux de la première ligne sont petits et serrés: 0<sup>m</sup>,010 de hauteur, 0<sup>m</sup>,007 d'écartement; ceux de la seconde sont amples et espacés: 0<sup>m</sup>,014 de hauteur, 0<sup>m</sup>,020 d'écartement. La différence saute aux yeux, mais l'état du texte ne permet pas de déterminer si elle est intentionnelle et calculée pour attirer l'attention sur la partie la plus importante de l'inscription, ou si le graveur a simplement essayé de couvrir tout l'espace libre avec un nombre insuffisant de caractères.

La date manque, mais l'écriture indique avec assez de précision l'époque. Le dha (deux fois à la ligne 1) est franchement arrondi, comme dans la praçasti de Samudra gupta; à partir du v' siècle, le côté droit tend à se raidir en manière de hampe, à la façon d'un D retourné. Le ya, d'autre part (ligne 1), a une forme tardive qui se manifeste seulement à partir de la fin du vi siècle (inscrps. de Mahānāman, puis à Lakkhamandal et à Aphsad, cf. Bühler,

Paleogr., 1. IV). La forme du sa est celle qui paraît dans les inscriptions des Mankharis au vi siècle et qui figure constamment chez Ameuvarman. Enfin la consonne n'est pas redoublée après r, contrairement à l'usage ancien; la réforme semble dater du temps d'Ameuvarman. L'inscription semble donc se placer dans la première moitié du vu' siècle.

L'objet en est une donation, instituée sans doute par un fonctionnaire préposé aux monuments bouddhiques, en faveur des religieux de l'école [Mahâ]sâmghika. Aucun document jusqu'ici ne signalait la présence d'une communauté Mahâsâmghika au Népal. Des lémoignages épars montrent toutefois les adeptes de cette école dans des régions fort diverses de l'Inde. Deux des inscriptions de Karle (Senart, Ep. Ind., VII, p. 64, nº 19, l. 2, et p. 71, nº 20, L. 3), vers le confin du re et du ue siècle ap. J.-C., commémorent des œuvres pies au profit du « corps des Mahasamghikas » (pavajitana bhikhuna nikayasa Mahasaqhinana) dans la montagne en arrière de Bombay. L'inscription N du Pilier au lion de Mathurà (J. R. A. S., 1894, 525-540) célèbre le blikşu Budhila de l'école Sarvàstivâdin, qui a mis en lumière la Prajūá des Mahāsamghikas, J'ai déjà proposé (J. As., 1896, 2, p. 450 n.) de reconnaître dans ce personnage le Fo-ti-lo désigné par Hiuen-tsang comme un maître des castras qui composa un traité spécial (Tsi tchen loen) à l'usage de l'école des Mahâsâmghikas, et qui résidait dans un convent du Cachemire où son souvenir se perpétuait encore au temps du voyageur chinois (Mém., I, 186). C'est à Palna que Fa-hien se procure le Vinava des Mahasamghikas. La préservation du Mahavastu dans la collection népalaise semble apporter une antre preuve de l'existence des Mahâsâmghikas au Népal, car l'ouvrage se présente lui-même, et à juste titre, comme « une partie du Vinayapiţaka de la recension de la branche des Mahâsâṃghikas dite les Lokottaravâdins du Madhyadeça » (1, 2, Hinen-tsang ne signale un couvent de cette branche qu'en dehors de l'Inde propre, dans le pays de Bamyan  $(M\acute{e}m., 1, 37).$ 

#### TEXTE.

1. deyadharmo yam çridharmarajikamatyasu. . . 2. sāṃghikabhikṣusaṃghasya......

### TRADUCTION.

Ceci est la donation picuse. . . . ministre des fondations religieuses. . . la communauté des mendiants [Mahā]sānighikas.

1. Deyadharma. Expression consacrée pour les donations bouddhiques. Cf. Bursour, Introd., p. 42, note; Fleer, Gupta Inscrip., p. 25, n. 5. Les donations brahmaniques renversent l'ordre des termes et emploient dharmadeya ou dharmadaya (esthitya). L'une et l'autre expression impliquent sans donte l'idée d'une donation désintéressée, en vue seulement d'obéir à la loi. [Pour dharmadeya, «daya, cf. mes Donations

Religieuses... de Valabhi, p. 87].

Dharmarailkamatya. Je ne connais pas d'antre exemple de ce titre. Amatya, qui signifie au propre « une personne de la maison (domesticus) » semble indiquer les hants fonctionnaires parmi lesquels le roi choisit ses conseillers (mantrin). Cf. l'article substantiel du dictionnaire de Golastickia, s. v. Amatya. — Dharmarājika, avec une voyelle longue à la première syllabe, est une forme nonvelle. Le terme dharmara jika est appliqué par excellence aux 84000 fondations pienses du roi Açoka. On est surpris de retrouver dans l'index du Divyavadana, éd. Cowell-Neil, la traduction : « édit royal sur la Loi », adoptée antrefois par Burnouf et critiquée avec raison par St. Julien (Hiouen-Thsang, Mem. I, 417 n.). La graphie employée dans notre inscription parait supposer que dhermarajika est une dérivation de dhermaraja «le Roi de la Loi » c'est à dire le Bouddha. Le mot serait proprement un adjectif, signifiant : « relatif au Roi de la Loi », Cf. Mhbh. YII, 71, 1 : akhyanam ... sodacarājikam a Phistoire relative aux seize rois. a

2. La forme sanghika ne laisse pas de place à une autre restitution

que [mahā kanghika.

# XVIII. - INSCRIPTION DU CHASAL-TOL, A PATAN

Cette stèle, très mutilée, se dresse dans une vieille fosse à ablutions du Chasal Tol, près d'un stûpa insignifiant attribué à Açoka (v. 11, 346). La partie inscrite couvre une hauteur d'environ 0",45; la largeur en est de 0",55. La hauteur moyenne des caractères est d'environ 0",01; l'espacement des lignes, de 0°,015. L'orthographe est conforme à la pratique introduite par Amçuvarman ; la muette après r n'est pas redoublée. Le caractère est sensiblement le même que dans les inscriptions datées de l'an 143 (Bh. 13) et 145 (Bh. 14). L'inscription, au moins dans ce qui en subsiste, est en prose; elle n'introduit ni vers traditionnel, ni stance originale d'appel à l'avenir. C'est une charte de donation; le protocole initial a disparu, avec le nom du roi. Les 19 dernières lignes, seules conservées, contiennent une description minutieuse des limites de la donation (1-13). puis les recommandations usuelles (13-18), enfin la mention de l'ordre personnel, le nom du délégué royal et la date (18-19).

Le bornage va du Nord au Sud, de l'Est à l'Ouest et remonte au Nord. Il atteste, comme les autres documents de la même époque, la civilisation florissante du pays et le développement énorme de la propriété ecclésiastique. Tous les terrains mentionnés, jardins (vâţikâ) ou champs (kṣetra) appartiennent à des confréries religieuses, pancali et gosthi. Nous ne savons pas ce qui distinguait l'une de l'autre. Le terme de pâncâli ne se retrouve pas, à ma connaissance, en dehors de l'épigraphie népalaise. Déjà Bhagvanlal (note 26 sur son incrip. 8) a rapproché le mot du Páñcakulika méridional et du Pâñch moderne ; il a indiqué aussi que les biens des temples sont présentement encore administrés au Népal par des comités nommés gutthi (= gosthi). Le village de Loprim a une pâncâli et une gosthi; la pâncâli possède un jardin (9) dans le voisinage de Dolaçikhara, c'est-à-dire de Changu Narayan (cf. stèle de Harigaou, an 32, l. 7), et au Nord-Ouest de ce terrain, à quelque distance, un champ (10). La gosthi de Loprim, qui semble porter le nom d'Indragosthi, possède un peu plus loin au Nord, un champ (12). La limite du terrain concédé par l'inscription de l'an 143 (Bhag, 13) rencontre aussi les biens de la gosthi de Loprim (Lopringramagausthikaksetram, 1, 19, et Lopri... takșetram, l. 24). Le peu que nous savons des goșthis par d'autres documents ne nous permet guère de reconnaître ce qui les distingue des pâncâlis. L'inscription de Pelioa, de l'an 882 J.-C., qui institue une fondation religieuse, en confie la gestion à des gosthikas, à qui incombe le soin de recueillir les fonds et de les répartir (Bünler, Ep. Ind., 1, 186); une autre inscription, datée du règne de Bhojadeva de Kanauj, comme celle de Pehoa, et antérieure de vingt ans (862 J.-C.), mentionne un gosthika (Deogadh Pillar; Kielhorn, Ep. Ind., IV, 309). De même une charte Câlukya de 1207 J.-C. (Нидтики, Ind. Ant., XI, 338). Il п'est pas sans intérêt d'observer que la gosthi du temple de Nărâyana (l. 11) porte un numero d'ordre : « la dixième gosthi » (daçamigosthi). L'inscription de Nangsal, qui mentionne aussi plusieurs biens de gosthi dans un passage très mulilé, a préservé du moins le nom de « la seplième gosthi » (saptamigosthibhümer, I. 48). Le cas de « la gosthi

du temple de Nârâyaṇa » (Nârâyaṇadevakuladaçamīgoṣṭhī, l. 11), de la goṣṭhī d'Indra (Lopringramendragosṭhī, l. 12), peut-être aussi de la [Çaṃ]karagoṣṭhī (Nangsal, 48) donne lieu de supposer que les goṣṭhīs étaient plutôt de culte brahmanique et les pâñcâlīs de culte bouddhique; mais l'hypothèse est encore très hasardeuse.

Je relève encore la mention de la Pûŭka pâñcâlî (?1. 10), du vihâra de Puspavățikă (13), du Mântyakșetra qui est sans doute un bien de Mânadeva (12). Enfin je signale le « pont de pierre » (cilâsamkrama, 1. 8).

La date de l'inscription, nettement lisible à la dernière ligne, est le cinq de la quinzaine de Jyestha, an 137. Le důtaka chargé de l'ordre est bhattaraka cri Vijayadeva. Un personnage du même nom figure comme dûtaka dans une charte très mutilée (Bhag. 14) datée de l'an 145; mais il y recoil le titre de yuvardja cri Vijayadeva a l'héritier présomplif ». Une charte antérieure de deux ans (Bhag. 13) a pour dútaka le bhattàraka cri Civadeva. Bhagvanlal observe à ce propos que l'épithète de bhattaraka ne se donne qu'à un roi ou à un grand-prêtre. a Il n'y a point de cas, ajoutet-il, où un prêtre ait fait fonction de dûtaka, tandis qu'en plusieurs circonstances le roi est son propre dûtaka ». L'alternance de bhattaraka et yucaraja appliquée successivement, à huit ans de distance, au même personnage, infirme l'explication donnée par Bhagvanlal. En fait, nous trouvons successivement: en 119, dútaka, le rájaputra Jayadeva; en 137, le bhattaraka çri Vijayadeva; en 143 (dizaine douteuse), le bhattaraka cri Civadeva; en 145, le yuvarāja crī Vijayadeva; enfin, en 153, le roi régnant est Jayadeva. Un autre indice semble trahir un changement politique dans la même période. L'inscription de 143 (?) et celle de... deva sont datées, non pas de Kailasakûţa, comme l'inscription authentique de Civadeva en 119, mais d'un nouveau palais, le Bhadràdhivàsa-bhavana, et le roi de ce palais reprend le vieux titre de Licchavi-kula-ketu, abandonné depuis l'avènement d'Amçuvarman, et Jayadeva, dans l'inscription de Paçupati, se donne bien pour un rejeton authentique des Licchavis, en sautant par-dessus Amçuvarman qu'il omet. C'est une réaction, ou une révolution. Justement dans des circonstances politiques analogues, après la mort d'Amçuvarman, les inscriptions de Jiṣṇugupta montrent le même flottement de la titulature, passant de bbaṭṭāraka-mahārāja-çri\* à bhaṭṭāraka-rāja-çri\* et à bhaṭṭāraka-çri\*, pour désigner, à côté de l'usurpateur, l'héritier légitime du trône (v. Inscr. de Thankot sup. p. 104).

### TEXTE.

| 1 dakṣiṇena rtavāṭikā pā                               |
|--------------------------------------------------------|
|                                                        |
| 3. daksin. sahasra-(vä)lik. na m.                      |
| 4 na rya yawac chanka . çasra . paçcima .              |
| mānīya mār <i>laņ</i> i.                               |
| 5. rvam anusṛtyātra pikāpaceime sā mā kiñ-             |
| cid dakşinena paçcime çankara                          |
| 6 tavaiçira . paçcim . taduttaran gatvā apau la .      |
| vi . nadagrhamandalaki.                                |
| 7 cottarań gatvā mahā paccimam gatvā cilā-             |
| sankramasya paçcimena reță păncăli                     |
| 8 ca pūrvottaram gatvā loprimpāncālīvāţikāyā pacci-    |
| mottaram gatvā dolācikhara . ai.                       |
| 9 pūrveņottaran gatvā pūnkapāncālikak setrasya ca      |
| paccimottaram gatvā loprimpāncālikakṣetra.             |
| 10. sya paçcimottaram gatvā Nārāyaņadevakuladaçamīgos- |

thikakṣetrasyāpy uttaram gatvā

11. loprimgrāmendragauṣṭhikakṣetrasyottaram gatvā mānīyakṣetrasya cottaram gatvā lato yāvat. . .

- 12. puṣpavāṭikāvihārakṣetrasyasīmāvadhir ity anar . e paçcimenottar. . ma.
- laprāsādamaņḍalāny. . . koṭṭamaryādāsmābhiḥ prasādaka. . .
- dbhir asmatpādaprasādapratibandhasamarthair anyair vā na kaiçcid ayam prasādo vyatikramaņīyo . ce
- nām asmadīyām ājūām evollaghya kurvīta, kārayeyur vā te smābhir na.
- narādhipatibhiḥ pūrvamahīpālakṛtaprasādasmāribhir loka.
- titarām na marṣaṇīyāḥ | svayam ājñā dūtako py atra bhaṭṭārakaçrī Vijayadevaḥ | saṃvat
- 19. 100. 30 7 jyeştha çukla pañcamyām |

# TRADUCTION.

(1)... au Sud... le jardin... (3)... au Sud... le jardin... (4)... jusqu'à..... l'Ouest... de Mâna... (5) en longeant... à l'Ouest... un peu au Sud. à l'Ouest... de Çańkara... (6)... à l'Ouest..., en allant de là au Nord... le cercle de maisons... (7)... et en allant au Nord, le grand..., en allant à l'Ouest, par l'Ouest, par l'Ouest du Pont de Pierre... de la pâñcâli de Rețà (8-12), et en allant au Nord-Est, en allant au Nord-Ouest du jardin de la pâñcâli de Loprin... du Dolâçikbara, en allant au Nord-Est, en allant au Nord-Ouest du champ de la pâñcâli de Loprin, en allant au Nord-Ouest du champ de la pâñcâli de Loprin, en allant au Nord-Ouest du champ de la pâñcâli de Loprin, en allant au Nord-Ouest du champ de la pâñcâli de Loprin, en allant

L. 46. Le singulier kurvita a été introduit ici par erreur on par confusion. La formule ordinaire est: kuryuḥ kārayeyur rā, par exemple, Bhag. 12, 1. 17; 44, 1. 43. On trouve aussi le singulier kuryāt kārayed vā, par exemple, Bhag., 43, 1, 32; mais l'optatif moyen est une rareté.

au Nord du champ de la X° gosthi du temple de Nârâyaṇa, en allant au Nord du champ de la gosthi d'Indra du village de Loprim, en allant au Nord du champ de Mâna, de là jusqu'à. . . . . telle est la limitation de bornage du champ du couvent de Puspavâțikà.

(12-18). . . à l'Ouest, au Nord. . . . les palais, les cercles. . . limite de fort a été concédée par nous. Et personne, qu'il soit en état de faire échec à ma volonté gracieuse ou quelqu'autre que ce soit, ne doit enfreindre cette prescription de ma volonté. Et quiconque, au mépris de mon ordre, agirait en personne ou par intermédiaire, je ne le. . . . Et les monarques à venir, se rappelant les concessions gracieuses des souverains antérieurs, . . . ne devront absolument pas le tolérer.

(18-19). Ordre direct. — Le mandataire royal est ici bhatțăraka-crî-Vijayadeva. An 137, jyeşțha, quinzaine claire, cinquième tithi.

# XIX. - INSCRIPTION DE TIMI

Timi est une bourgade située entre Kalmandon et Bhatgaon. La stèle qui porte cette inscription se trouve dans une vieille fosse à ablutions (hithi), (Cf. vol. II, p. 376).

La partie supérieure de l'inscription a presque entièrement disparu; il n'en subsiste que quelques caractères. Les neuf dernières lignes senles offrent un texte à peu près continu. La largeur est d'environ 0<sup>m</sup>,40; la hanteur moyenne des lettres est d'environ 0<sup>m</sup>,01 et les interlignes de 0<sup>m</sup>,02. Les caractères de la dernière ligne sont, comme

il arrive souvent, largement espacés.

Le chiffre des années, à la fin de l'avant-dernière ligne, est effacé. Il subsiste à peine une trace du symbole qui figure 100. Mais il n'en est pas moins certain que l'inscription date de Çivadeva II. Les caractères sont exactement identiques à ceux des inscriptions de ce roi recueillies et publiées par Bhagvanlal, et spécialement au n° 12, daté de sanvat 119. La coïncidence du tracè est si parfaite qu'elle dispense de toute démonstration. Je me contenterai de signaler à la ligne 7 l'apparition du ya renflé, à deux jambages, immédiatement à côté du ya usuel à trois jambages, dans la formule kuyu karayeyu/r vā). La forme fautive kuyu pour kuryuh provient peut-être de l'embarras du graveur qui ne reconnaissait pas le mol sous cet aspect nouveau. Mais plus expressif encore que le tracé des caractères est

le formulaire de l'inscription, spécialement la citation de deux vers à l'appui des recommandations et des imprécations finales :

pūrvadattām dvijātibhyo yatnād rakṣa Yudhiṣṭhira | mahīm mahībhujām çreṣṭha dānāc chreyo 'nupālanam ||

et

şaştim varşasahasrani svarge modati bhāmidah | akşepta canumanta ca tāvanti narake vaset ||

Ces vers, à ma connaissance, apparaissent pour la première fois dans l'épigraphie népalaise avec Civadeva II. Ils se lisent à la fin de l'inscription de samvat 119 (Bh. 12) aux lignes 20-22 et ils v sont introduits, comme dans le texte de Timi, par la formule : tathà coktam. Mais l'usage en est fréquent, avant l'époque de Civadeva même, dans le protocole de l'Inde. Le premier vers se présente dans deux recensions; l'une, celle qu'emploie Civadeva, se trouve pour la première fois dans une charte du roi Hastin datée de 156 Gapta (475 J.-C.), originaire de la région de Bundelkhand, ou plus tôt encore, dans une charte de la même région, octroyée par le roi Carvanátha, si la date de 214 est à interpréter (avec Kielhorn) comme exprimée en ère de Cedi (249 + 214 = 463 J.-C.). Elle se retrouve au pays de Valabht, en 253 Gupta (572 J.-C.) dans une charte de Dharasena II; an pays d'Anandapura, voisin de Valabht, en 361 Cedi (600 J.-C.) dans une charte de Buddharâja, au Dekkan, dans une charte du Calukya Pulakeçin II (Chiplun plates), qui règne pendant la première moitié du vu' siècle : aux bouches de la Godavari dans une charle du frère même de Pulakeçin II, le Calakya oriental Vişnuvardhana I (Satara plates).

L'autre recension lit le premier pâda différemment :

svadattam paradattam va yatnad rakşa Yudhişthira |

Les deux recensions coexistent manifestement dans les mêmes chancelleries. Sous la forme svadatum, etc., le vers paraît également dans des chartes du roi Çarvanâtha d'Uccakalpa, datées de 193 et 197 (Cedi? en ce cas = 442 et 446 J.-C.) et avant lui, dans les chartes de son père Jayanâtha, de 174 et 177 (= 423 et 426 J.-C.?), un peu plus tard, dans la même région, Mahâjayarâja et Mahâsudevarâja (de Çarabhapura, Central Provinces), et plus tard encore Mahâçiva Tîvararâja (de Çrîpura, Central Provinces) l'emploient à leur tour. Pulakeçin II s'en sert dans sa charte de Haidarabad.

J'observe que la rédaction adoptée par Civadeva introduit une nouvelle variante. Au 3º pada, le mot mahibhujam est substitué au terme consacré mahimatam. Est-ce par scrupule de puriste? En fait, ce mot mahimat garanti par tant de textes épigraphiques semble étranger à la littérature, car il ne figure pas dans le Dictionnaire de Pétershoury

ni dans ses suppléments.

Le second vers : saștim varșasahasrani n'est pas moins usuel que le premier. Il ne comporte qu'un flottement dans . sa rédaction : au commencement du 3º pâda, les uns écrivent, comme Civadeva, « aksepta » : les autres. « achetta ». Mais, ici encore, les deux formes coexistent dans la même série de documents. Hastin écrit achett? dans sa charle de 156 Gupta (475 J.-C.) et dans celle de 163 (482 J.-C.); il écrit akşepta dans sa charte de 191 (510 J.-C.). Le vers paraît des Jayanatha et Carvanatha (achetta); il figure régulièrement dans l'épigraphie de Valabht (achetta); il est cîté par Mahâjayarâja, Mahâsudevarâja (āchettā), Mahâçiva Tivararaja (aksepta), par Pravarasena le Vâkâţaka, et, au Penjab (vnº siècle?), par Samudrasena, par Laksmana de Jayapura (158 Gupta? = 477 J.-C.?), par le Gurjara de Broach Dadda II, par Buddharâja, par le Traikûţaka Dahrasena (207 Cedi = 456 J.-C.), par les Calukyas Mañgaleça et Pulakeçin II (tous : achettā), par le Calukya oriental Viṣṇuvardhana I (qui emploie achettā dans le Satara grant, akṣeptā dans le Chipurupalle grant), par Çaçāṅkarāja du Bengale en 300 Gupta == 619 J.-C. (ākṣeptā), en Orissa par les Somavamçis Mahā Bhavagupta I et II et Mahā Çiva-

gupta (ākṣeptā).

Civadeva II ne cite que ces deux yers mais l'épigraphie de l'Inde nous fait connaître un grand nombre de vers traditionnels qui ont tous pour commun objet de garantir à la donation, par promesse ou par menace, son plein objet à perpétuité. On m'excusera d'en donner ici un relevé aussi complet que j'ai pu le faire. Les groupements dynastiques ainsi constitués peuvent fournir un élément de classification qui n'est pas à dédaigner; il est difficile, ou trop commode peut-être, de croire que chaque chancellerie royale prenait au hasard dans la masse des vers en circulation; les relations politiques, les modes littéraires devaient influer sur le protocole. Une étude parallèle de tous les éléments qui le composent, titulature, vocabulaire, style, etc., laisserait un résidu précieux de données positives au service de l'histoire. Je disposerai ici la série des vers dans l'ordre alphabétique :

 Agner apatyam prathamam suvarnam bhūr vaisņavi suryasutāç ca gāvaḥ dattās trayas tena bhāvanti lokāḥ yah kāñcanam gām ca mahīm ca dadyāt.

Mahājayarāja, Mahāsudevarāja, Mahāçiya Tīvararāja, Somavamçis d'Orissa.

 adbhir dattam tribhir bhaktam sadbhiç ca paripălitam etăni na nivartante părvarăjakṛtăni ca

Kadamba Kṛṣṇayarman II; Kadamba Rayiyarman.

 apānīyeşu araņyeşu çuşkakoţaravāsinaḥ kṛṣṇāhayo 'bhijāyante pārvadāyaṃ haranti ye.

Ce vers comporte de nombreuses variantes; la plus fréquente présente au premier pâda: Vindhyōṭavīṣr... (v. inf., 20). Sons la forme que j'ai transcrite, le vers se rencontre chez Hastin (191 Gupta = 210 J.-C.). Çarvanâtha (214 Cedi?) a au troisième pâda hi au lieu de 'bhi. Les inscriptions de Valabhi portent: anudakeṣv aranyeṣu...

 Adityo Varuno Visnur Brahma Somo Hutaganah Çalapaniç va bhagawan abhinandanti bhamidam.

Somavamçis d'Orissa.

 āsphotayanti pilarah pravalganti pilamahāh bhāmido 'smatkute jātah sa nas trātā bhavisyati.

Jayanâtha (174 Cedi?); Somayamçis d'Orissa (avec var. : bhūmidātā kule...)

 iti kamaladalāmbubindulolām eriyam anucintya manusyajīvitam ca sakalam idam udāhṛtam ca buddhrā na hi puruṣaiḥ parakīrtayo vilopyāḥ.

Somayamçis d'Orissa.

 tadāgānām sahasrāņi vājapeyaçatāni ca gavām koţipradānena bhūmihartă na cudhyati

Somavamçis d'Orissa.

 tādṛk puṇyaṃ na dadatāṃ jāyate no dharābhujām bhuwam anyapratiṣṭhāṃ tu yūdṛg bhawati rakṣatām.

Calukya or Vispuvardhana I (Satara grant).

8hs dattaai yaniha pura narendrair.

Voir infra, 17.

9. parvadattām dvijātibhyo.

Voir supra p. 120.

9<sup>bos</sup> pūrvaih pūrvataraie caiva dattam bhūmim haret tuyah sa nityavyasane magno narake ca vaset punah.

Kumaravișnu le Pallava.

 prayena hi narendranam vidyate naçubha gatih puyante te tu satatam prayacchanto vasundharam.

Jayanàtha (174, 177); Carvanàtha (193, 197, 214).

 bahubhir vasadhā dattā rājabhih Sagarādibhih yasya yasya yadā bhūmis tasya tasya tadā phalam.

C'est ici le vers le plus employé; il se rencontre, dans l'épigraphie même du Népal, à la fin d'une inscription de Civadeva datée samvat 142 (?; Bhag. 13). Il figure dans presque toute l'épigraphie de l'Inde, parfois avec bhuktā substitué à datta dans le premier pâda. Hastin (156 Gup.); Jayanātha (174, 177); Carvanātha (193, 197, 214); les rois de Valabht; Mahājayarāja; Mahāsudevarāja; Samudrasena; Lakṣmaṇa; Dadda II; Çaçāṅkarāja; les Somavaṃçis d'Orissa; le Pallava Siṃhavarman; les Kadambas Çivamāndhātṛvarman, Kṛṣṇavarman II, Kakutshavarman, Ravivarman, Harivarman; les Calukyas Maṅgaleça, Pulakeçin II, Vikramāditya I (Karnul grant); le Calukya or¹ Viṣṇuvardhana I (Salara grant) qui emploie en outre dans une autre charte (Chipurupalle) la variante (également employée par le Pallava Kumāraviṣṇu);

bahubhir vasudha datta bahubhiç canupalità.

 brahmasve ma matim kuryah pranaih kanthagatair api agnidagdhani rohanti brahmadagham na rohati

Vișnuvardhana I (Salara).

13 bhūmim yah pratigrhņāti yaç ca bhūmim prayacehati ubhau tau punyakarmānau niyatam svargagāminau.

Somavamçis d'Orissa.

14. bhūmidānāt param dānam na bhūtam na bhaviṣyati tasyaiva haraṇapāpān (haraṇāt pāpan K.) na bhūtam na bhaviṣyati

Visņugopavarman, Simhavarman, Kumāravisņu, tous trois Pallavas.

15. bhūmipradānān na param pradānam dānād viçiṣṭam paripālanam va sarve 'tisṛṣṭām paripālya bhūmim nṛpā Nṛgādyās tridivam prapannāḥ

Saṃkṣobha (209 Gupta).

 mā bhūd aphalaçankā vaḥ paradatteti pārthivāḥ svadānāt phalam ānantyaṃ paradananupālane.

Somavamçis d'Orissa; Çaçânkarâja (var. mā bhūta ph\*).

 yāniha daridryabhayān narendrair dhanāni dharmāyatanikṛtāni nirmālyavantapratimāni tāni ko nama sadhuḥ punar ādadīta.

Rois de Valabhî, avec diverses variantes; Çîlâditya II (352); yaniha dattani pură narendrair. . . Çîlâditya VI (447): nirbhuktamālyaprati\*; aussi Dadda II (385 Cedi) et Buddharâja (361 Cedi) tous deux avec la variante: dhanāni dharmārthayaçaskarāṇi; et Pulakeçin II qui adopte cette dernière rédaction, mais qui, au troisième pâda, hésite entre nirmālyavāntaprati\* (Haidarabad) et nirbhuktamālyavanta\* (Chiplun).

18. ye prāktanāvanibhujām jagatīhitānām dharmyām sthitim sthitikṛtām anapālayeyur lakṣmyā sametya suciram nijabhāryayaiva pretyāpi vāsavasamā divi te vaseyuḥ.

Ce vers ne paraît que dans une inscription du Népal, datée de 145 samvat (Bhag. 14), et presque certainement de Çivadeva. Au reste, le roi lui-même semble être l'auteur de ce vers, qui est introduit par la formule yathā cāha « Aussi bien, comme il (le roi) l'a dit lui-même :... »

18<sup>66</sup> ye çitamçukaravadatacaritah samyakprajapalane aji-h prathamavaniçvarakçtam rakşanti dharmyam sthitim

> --jnā vijitāricakrarucirām sambhujya rājyaçriyam nāke çakrasamānamānavibhavās tisthanti dhanyāh sthiram

Inscription anonyme de Nangsal.

 lakşminiketanam yadapüçrayena prăpto 'si ;; ko 'bhimatam nepărtham tăny eva punyăni vivardhayethă na hăpaniyo hy upakaripakşah.

Guhasena (240 Gup.) et Dharasena II (269 Gup.) de Valabhi.

 Vindhyāṭaviṣv atoyāsu çuṣkakoṭaravāsinaḥ krṣnāhayo hi jāyante bhūmidāyaharā narāḥ.

Variante très répandue du vers sup. n° 3. Cette rédaction même, qui se rencontre chez Dharasena II (252 Gup.) et Dadda II (385 Cedi), comporte aussi des variantes secondaires, au quatrième pàda: bhūmidānam haranti ye, Pulakeçin II (Haidarabad); bhūmidāyam haranti ye, Çīlāditya VI (447 Gup.), Buddharāja (361 Cedi); bhūmidānāpahāriņah, Viṣṇuvardhana I (Satara).

21. sasti m varşasahasrani. .

V. sup. p. 120-122.

 $21^{\rm his}$  sarvasasyasamrıldhäm tu yo hareta vasundharam.

Variante de 24, infra.

 sāmānyo 'yanı dharmasetur nṛ pāṇām kale kāle pālaniyo bhavadbhih sarvān etān bhāvinaḥ pārthivendrān bhūyo bhūyo yācate Rāmacandraḥ

Somavamçis d'Orissa.

svadattām paradattām vā yatnād rakṣa Yudhiṣṭhira.
 Variante du yers 9, sup.

 svadattam paradattam vä yo hareta vasundharām sa visthāyām kṛmir bhūtvā pitṛbhiḥ saha pacyate.

Ce vers, très populaire, comporte un nombre considérable de variantes. Hastin (163 Gup.), Çaçânkarâja, les Somavamçis d'Orissa le citent sous la forme que je viens de transcrire; mais en 191 Gup., Hastin écrit: saha majjate: Lakṣmaṇa, en 158: saha majjati; Çarvanâtha qui adopte la même recension que Lakṣmaṇa en 214 (mais var. craviṣṭhāyāṃ), suit dans ses charles de 193 el 197 l'autre lecture: sarvasasyasamṛddhāṃ tu ya (sup. 21<sup>his</sup>); avant lui, Jayanâtha l'emploie également en 174 el 177. Pulakeçin II (Chiplun) suit la première rédaction, avec la variante craviṣṭhāyām. Le premier hémistiche entre dans des combinaisons diverses, chez Dharasena II (252 Gup.) et chez Kumāraviṣṇu le Pallava:

gavām çatasahasrasya hantuh prāpnoti (pibati Kum.) kilbişam el chez le Vākāṭaka Pravarasena (var. : harati duṣkṛtam), chez les Pallavas Viṣṇugopavarman et Siṃhavarman (var. : pibatī). On encore :

şaştivarşasahasrani vişthayam jayate kemih

chez Samudrasena, Maŭgaleça (Nerur), Vikramâditya I (Karnul), avec variantes au dernier pâda: narake pacyate tu saḥ, chez les Kadambas Çivamândhâtrvarman, Harivarman, Kakutsthavarman; narake pacyate bhrçam, chez le Kadamba Ravivarman; ghore tamasi pacyate, chez le Kadamba Kṛṣṇavarman II: kumbhīpāke tu pacyate, chez le Kadamba Mṛṣeçavarman, kumbhīpākeşu chez Viṣṇuvardhana I.

 svam dātum samahac chakyam daḥkham anyārthapālanam

dānam vā pālanam veti dānāc chreyo' nupālanam

Kadambas Kṛṣṇavarman II et Mṛgeçavarman; Calukya Maṅgaleça (Nerur). Le dernier pâda est commun avec le vers 9 : pūrvadattaṃ dvijātibhyo...

26. harate harayate yas tu mandabuddhis tamovrtah sa baddho Varunaih paçais tiryagyonim ca gacchati.

Somavamçis d'Orissa.

Par un contraste qui ne va pas sans raisons positives, l'épigraphie de l'Indo-Chine ignore l'usage des stances consacrées. La plupart des chartes de donation en contiennent bien l'équivalent, mais sous une forme qui change de document à document. Chaque poête de bureau tourne à sa manière les recommandations et les imprécations régulières. On est tenté de penser que dans l'Inde ces stances consacrées prenaient un caractère sacré, reconnu de tous, et assuraient réellement, par une évocation salutaire, le respect de la donation, tandis qu'en Indo-Chine, où le sanscrit était une langue étrangère, profondément

séparée des idiomes courants, ni ces stances, ni les noms qui les couvraient n'avaient d'utilité pratique. Je n'y ai rencontré, et une fois seulement, que le vers 24: svadattām parad, et sous la forme même où il paratt chez Pulakeçin II (Chiplun), dans une inscription contemporaine de ce roi, datée de 550 çaka (= 629 J.-C.). C'est l'inscription d'Ang Chumnik, dans Barth, Inscriptions du Cambodge, p. 56, B. IX, v. 4. Encore n'est-ce pas une charte royale, mais un acte privé, une donation à un Çivalinga par Âcârya Vidyavinaya.

Comparée aux documents analogues, l'inscription de Civadeva (et aussi celle du Cambodge) présente ce caractère particulier d'être tracée sur la pierre. De tous les textes que je viens de citer à propos des vers imprécatoires, l'inscription de Mangaleça au Mahâkûta de Badami est la seule qui ne soit pas écrite sur des plaques de cuivre ; encore le pilier qui la porte offre cette étrangeté que le texte se lit de bas en haut, à l'inverse du sens ordinaire, Le Népal (comme les royaumes hindous de l'Indo-Chine), en empruntant à l'Inde le formulaire des donations, a changé la matière des actes. On ne saurait mettre en cause l'habileté des artisans népalais; les relations chinoises montrent qu'à cette époque même leur adresse savait tirer du métal des chefs-d'œuvre. Le métal ne manquaît pas au pays ; les mines étaient connues et exploitées. Mais l'extrême abondance de la pierre au cœur de l'Himalaya explique sans doute que l'usage en ait été étendu à tous les documents épigraphiques.

La forme et la combinaison des vers ne sont pas les seules variables qui donnent une base de classification. La désignation de l'autorité alléguée comme référence varie aussi de série à série : tantôt c'est Vyàsa, tantôt c'est Manu, tantôt l'autorité reste anonyme ou impersonnelle. M. Horkins a déjà étudié dans un article du Journal of the Ame-

rican Oriental Society, vol. XI, 1885, p. 243 sqq. Manu in the Mahabharata, les citations données sous le nom de Manu dans les inscriptions. Mais son enquête n'a pas été exhaustive; des documents nouveaux sont venus en assez grand nombre ; des textes admis pour authentiques ont élé reconnus comme des faux. Il ne sera pas inutile de reprendre cette recherche, même quand ce ne serait pas pour la pousser à fond.

Les formules qui désignent Vyàsa comme l'auteur des vers cités (les numéros renvoient au classement ci-dessus,

p. 122 à 128) sont :

uktam ca bhagavată Vyăsena — chez Dahrasena le Trai-

kūtaka en 207 Cedi (= 456 J.-C.). — Vers 21.

uktam ca bhagavata Vedavyāsena Vyāsena — en Valabhī (vers 9, 41, 47, 49, 20, 21, 24); chez Dadda II (vers 20, 11, 17, 21); chez Buddharája (vers 20, 23, 17, 21); chez Pulakeçin II (Haidarabad, vers 23, 11, 8his, 21); chez Vişnuvardhana I (Satara, vers 20, 8, 9, 11, 12, 21, 24).

uktam ca bhayavatā paramarsinā Vedavyāsena — chez

Hastin (vers 3, 9, 21, 24); Samkşobha (vers 15).

atra Vyūsagitau — chez Viṣṇuvardhana I (Chipurupalle, vers 11, 21).

Vyāsagītau cātra clokau pramāņikartavyau — chez Pra-

varasena le Vâkâţaka (vers 21, 24).

api cāsminn arthe Vyosakṛtāh clokā bharanti — chez

Laksmana de Jayapura (vers 11, 21, 24).

Vyūsagītāme cātra elokān udāharanti — chez Mahājayarāja (vers 1, 23, 11, 21); Mahāsudevarāja (id.); Mahāçiva Tivaradeva (id.).

Quelquefois la référence, plus complète, indique comme

source le Mahá-Bhàrata:

uktam ca Mahābharate bhagavatā Vyāsena — chez Jayanåtha (vers 5, 23, 10, 11).

uktam ca Mahābhārate bhagavata Vedavyāsena Vyāsena —

chez Jayanatha (vers 5, 23, 10, 11, 21, 24); Çarvanatha (vers 3, 9, 23, 10, 11, 21, 24).

uktam ca Mahābhārate catasāhasryām samhitāyām paramarsinā Parācarasutena Vedavyāsena Vyāsena — chez Çarvanātha en 214 (mêmes vers).

Les références à Manu se localisent toutes dans le Midi de l'Inde, spécialement chez les Kadambas, qui sont « Mānavyasagotra ».

api coktam Manuna — chez le Kadamba Ravivarman (vers 11, 24).

uktam ca Manuna — chez le Calukya Vikramaditya I (Karnul : vers 11, 24).

atra Manuguōç çlukā bhavanti — chez le Kadamba Kṛṣṇavarman II (vers 11, 25, 24, 2).

Le Pallava Kumāravisņu les rapporte à Brahma: api cātra Brahmagītāh clokāh (vers 9<sup>m</sup>, 11, 14, 24).

Parfois, le texte invoqué est « un traité de la Loi » sans nom d'auteur; c'est à cette série que se rattache Çivadeva.

uktum cu smrtiçāstre — chez Çaçânkarāja (vers 11, 16, 21, 24).

uktam ca dharmaçăstre — chez Mańgaleça (Mahâkûţa : vers 11, 21, 24).

dharmaçostresv apy uktam — chez Mangaleça (Nerur : vers id. + 25).

tathā coktam dharmaçāstre — chez les Somayamçis d'Orissa (vers 1, 4, 5, 6, 7, 11, 13, 16, 21, 22, 24, 26).

yathā dharmaçāstravacanam — chez Çivadeva, samval 143; Bhag. nº 13 (vers 11).

Une dernière série de documents se contente de rapporter ces vers comme des « dictons ». Çivadeva emploie également ce procédé.

uktam ca — chez Samudrasena (vers 11, 21, 24); les Kadambas Çivamândhâtryarman (vers 11, 24), Hariyarman (id.), Ravivarman (id. +2); le Calukya Pulakeçin II (Chiplum : vers 9, 41, 47, 21, 24).

api coktam — chez les Kadambas Kakutsthavarman (vers

11) et Mrgeçavarman (vers 24, 25).

tathá coktum — chez Civadeva en 119 samvat; Bhag., 12 (vers 9, 21).

api cāpi çlokāḥ — chez le Pallava Viṣṇugopavarman (vers

14, 24).

api cătrărșăți çlokăți — chez le Pallava Simbavarman

(vers 11, 14, 24).

L'épigraphie de l'Indo-Chine, tout ignorante qu'elle est des stances traditionnelles, reflète pourtant la double tradition de Manu et Vyàsa comme autorités. Une inscription du règne de Jayavarman, en 968 J.-С. (Вавти, XIV, В. 30; inscr. de Prea Eynkosey) atteste comme garantie la parole de Manu:

krūrāç çaṭhātilabdhā ye paradharmavilopakāh te yanti pitrbhis sardham narakam Manur abrawit

Une autre inscription, des environs de l'an 900 J.-C. (Bergaigne, LXVI, C1, 8), cité Manu II, 136, comme règle de conduite avec la référence : iti Manavam. Mais la même inscription en appelle aussi au « chant de Vyàsa » :

sa hi viçvambharadhiças sarvalokagurah smrtah yad işlam tasya tat kuryad Vyasagilam idam yatha.

Les références à Vyàsa et au Mahâbhârata d'une part, à Manu et au Dharmaçastra (ou Smṛti\*) de l'autre peuvent sembler contradictoires. En fait, nous savons que l'épopée et le code voisinent de près et que des éléments identiques sont entrés dans les deux recueils. L'inscription du pilier de Harigaon m'a déjà donné l'occasion d'y insister. Mais le plus surprenant, c'est que de toutes ces références, aucune ne se retrouve dans notre Manu actuel, une seule se retrouve dans notre Mahá-Bhárata. Encore s'agit-il d'un vers exceptionnel, rapporté par les Somavamçis d'Orissa, c'est le vers 4 : Adityo Varuno..., qui se lit dans le Mahá-Bhárata, Anuçâsanaparvan (XIII), section 62, v. 3430. Et pourtant le Mahá-Bhárata contient une longue section (XIII, 62) qui exalte en cent clokas les mérites d'une donation de terrain et. d'autre part, un des vers les plus usuels (9 et 23) est adressé nommément à Yudhişthira, le héros du Mahá-Bhárata.

Mais la question se complique encore. Le compilateur Hemâdri, traitant dans le Caturvargacintâmani des donations en général, rapporte à propos des donations de terrain plusieurs passages empruntés à diverses sources, entre autres (p. 495-502) un loug extrait du chapitre du Mahâ-Bharata que je viens de mentionner (XIII, 62, v. 3104 sqq.). Son texte comporte nombre de variantes; c'est ainsi que, à la suite du vers 3177, il insère deux vers qui manquent à l'édition de Calcutta : de ces deux vers, le premier est justement le vers Vindhyātavisv... (20) si fréquemment cité dans les inscriptions. Un peu plus loin (p. 507-508), Hemâdri cite un autre passage du Mahâ-Bhârata qui commence par les trois vers XIII, 66, v. 3335-3337, en mètre anustubh; mais immédiatement à la suite, viennent deux stances en vasantatilakă, et, aussitôt après, le cloka: svadattăm paradattum va yo (24), un des plus usuels parmi les vers consacrés, et aussi un des moins solidement établis. La lecture de Hemàdri est identique à la recension adoptée par Laksmana de Jayapura (sauf harec ca pour hareta). Les deux hémistiches de ce vers se retrouvent séparément, et quelque peu altérés, dans un autre extrait rapporté par Hemàdri (p. 504) et emprunté an Vișpudharmottara :

svadattām paradattām va yo harec ca vasundharām. visthāyām krmitām eti pitrbhih sahitas tathā Dans le même extrait se retrouve aussi le célèbre vers sastim varsa\* (21) avec la lecture achetta. Il est vraisemblable que d'autres encore, parmi les vers consacrés, doiveut se retrouver dans le chapitre du Vispudharmottara qui traite des donations de terrain (Weber, 1758; ch. 56: bhamidanaphalam; Raj. L. Mitra, 2293; bhamidanamahatmyaku-tanam); l'ouvrage se rattache au cycle du Mahâ-Bhârata. L'étude historique et critique des recensions du Mahâ-Bhârata trouve ainsi, dans les documents épigraphiques, la base positive qui lui manque trop souvent.

Un autre encore des vers traditionnels: asphotayanti...
(5), cité expressément comme un vers du Mahâ-Bhârata par Jayanâtha d'Uccakalpa, se retrouve dans les extraits d'Hemâdri (p. 507), où il est attribué à Brhaspati, c'est-àdire évidemment à la Brhaspati-smrti, qui contient une section des donations. La condition flottante des matériaux incorporés dans la « Samhità en cent mille vers » ressort clairement de cet inventaire particulier.

Si c'est réellement avec Civadeva II que les vers traditionnels sur les donations paraissent pour la première fois dans les chartes népalaises, il est permis de rechercher l'origine de cette innovation. Le type de la donation royale au Népal est arrêté dès les plus anciens documents; il transparait des le fragment daté de Vasantadeva, samvat 435 (Bhag. 3) et se montre clairement identique dans toute la suite : 1º lieu d'origine : 2º panégyrique du roi ; 3º indication des destinataires; 4º message direct du roi « bien portant » aux destinataires; 5" indication des bénéficiaires et clauses; 6° recommandations et imprécations pour l'avenir : 7" désignation du mandataire royal ; 8" date. C'est le type ordinaire de la donation dans l'Inde (cf. spécialement : Burnell, South-Indian Palwography, chap. vi) telle qu'on la devine déjà dans le texte fragmentaire du pilier de Bihar, sous le règne de Skandagupta, entre 136 et 146 Gupta (455-

465 J.-C.), felle qu'elle se montre dans les plaques de Visnugopavarman le Pallava, vers le v' siècle?, et surtout dans les donations du Parivrajaka Hastin, et chez les seigneurs d'Uccakalpa, tout particulièrement enfin chez Laksmana de Jayapura en 158 (Gupta? = 477 J.-C.). La charte de ce prince coîncide pour ainsi dire exactement avec le protocole du Népal, sauf qu'il insère à la manière hindoue des vers traditionnels avant l'indication du mandataire. C'est donc aux chancelleries du Gange moyen, soil aux Guptas directement, soil à leurs vassaux que les Licchavis du Népal semblent avoir emprunté leur protocole; le fait est d'accord avec les vraisemblances historiques et aussi avec la tradition qui fait venir de Pâțaliputra l'ancêtre des Licchavis. Civadeva II renoue et resserre les liens de la dynastie népalaise avec l'Inde gangétique; il épouse la petite-fille d'un empereur du Magadha, la fille d'un noble Maukhari, et cette alliance de haute lignée introduit sans donte au Népal une nouvelle poussée de culture sanscrite; les « bureaux » s'enrichissent d'Hindons de la plaine, et leur activité se révèle aussitôt par l'emploi des vers usuels, qui réduit le protocole local au type commun de l'Inde.

L'inscription est en prose, sauf les vers consacrés. L'orthographe en est régulière, sauf kuyu pour kwyuh que j'ai déjà signalé. Selon l'usage nouveau introduit par Amçuvarman, la muette n'est pas redoublée après r. La charte réglait les clanses d'une donation de terre et traçait avec précision les limites du terrain concédé, mais il n'en reste

que la conclusion, d'un caractère général.

\*Le mandataire (dùtaka) du roi est le răjaputra Jayadeva qui paraît au même titre dans la charte de Çivadeva datée samvat 119 (Bhag. 12).

#### TEXTE.

| 1.  |   |     | 4   | 4     |     | a    | rayā  | lipra  |      | +    | +    |      | 4    | v    |     | 4.  |     |
|-----|---|-----|-----|-------|-----|------|-------|--------|------|------|------|------|------|------|-----|-----|-----|
| 2.  |   | ě   |     | 14    |     | pa   | çcim  | ni.    |      |      | ÷    | 4    |      | +    | 4   | +   | ż   |
| 2.  |   | ·   | ,   |       | +   |      | 14    |        |      | e.   | ÷    |      | ě.   |      | ė   | F   | +   |
| 4.  | ÷ | +   |     | 3     | 4   | 10   | me    | pra.   |      |      | *    |      | *    |      | i   |     |     |
| 5.  |   | 9   |     |       |     | -    | yan   | n eta  | 4    |      |      | ·    | ÷    | +    |     |     | ÷   |
| 6.  |   | ×   | r   | 4     | taç | ca   | paçe  | imen   | a ca | ı ti | ide. |      |      |      |     | F   | 4   |
| 7.  |   | _   |     | 2     | d   | anti | areņā | pi te  | . m  | āp   | ra.  | ×    |      |      |     |     | 5.5 |
| 8.  |   |     |     | e     |     | khā  | itam  | pallī  | tat  | 0    | yāv  | H.   |      | 4    |     |     |     |
| 9.  | - |     | 4   | gra.  | ka  | 4    |       | vișții | mar  | ıus  | syas | sam  | bar  | idh  | ena | pr  | a-  |
|     |   | liv | ars | am    | yn  | t pu | ırāņa | çala.  |      |      |      |      |      |      |     |     |     |
| 10. | 5 | 4   | - 1 | bhya  | a e | va į | griim | īnair  | dāt  | av   | yar  | n i  | ājal | kuli | yav | yav | B-  |
|     |   | sā  | yih | his I | ui  | na l | kadāc | id.    | 4    |      |      |      |      |      |     |     |     |
| II. |   |     | vya | т у   | e l | u l  | kecid | asm    | atp  | ād   | apra | asā  | dop  | ajīv | ino | pa  | re  |
|     |   | cā  | nya | thā   | ku  | iyu  | kāra  | yeyu   | r. v | ā    |      |      |      |      |     |     |     |
| -   |   |     |     | About |     | . 1  |       |        | 1. 1 | -    |      | 33.3 |      |      |     | 0.0 | 100 |

12. . . . taran na kṣamyante bhaviṣyadbhir api vasudhā-dhipatibhir ātmanah karuṇāticayam.

pūrvapārthivapraņīto yam dānadharmasetur iti tadgauravāt samvag evānupāleyas tathā [coktam]

940. Cf. Bhag., 42, 1. 46: Bhottavițihetoh prativariam bhărikajanāh pañea 5 vyavasăyibhir grahitavyāh. Il s'agit évidemment d'une corvée analogue, sinon identique. Malheureusement les caractères qui précèdent viști sur notre inscription me sont restés indéchiffrables. — Les vyavasāyin mentionnés dans le passage que je viens de citer se retrouvent également dans notre texte. Le P. W. ne connaît ce mot que comme adjectif, dans le sens de « résolu ». lei il désigne clairement une autorité (et Bhagvanlal le traduit: «the authorities»), et sans doute d'ordre judiciaire. Je ne l'ai pas relevé avec cette valeur dans d'autres documents épigraphiques.

Rajakubya manque aux dictionnaires, mais est un dérivé régulier du

substantif rajakula.

43. L'expression dânadharmosetu rappelle le vers traditionnel : samānyo yan dharmasetur... (22), fréquement paraphrasé du reste dans les inscriptions.  pūrvadāttām dvijātibhyo yatnād rakṣa Yudhiṣṭhira | mahīm mahībhujām çreṣṭha dānāc chreyo [nupā]

15. lanam || şaştim varşasahasrāni svarge modati bhūmidah

ākṣeptā cānumantā ca tā vanti]

 narake vaset || iti svayam äjñā dūtakaç cātra rājaputra Jayadevah || sam. . .

17. āçvayuje kṛṣṇa ṣaṣṭhyā[m]

### TRADUCTION.

(1-8). . . à l'Ouest. . . et de là à l'Ouest. . . et dans l'intervalle. . . la fosse, le hameau ensuite jusqu'à. . .

(9-11). Par rapport aux hommes de la corvée, la centaine de purânas qui. . . annuellement, doit être donnée par les gens du village aux. . . mêmes. Les autorités du

palais royal ne doivent pas. . .

- (11-13). Et quiconque, soit des gens attachés à notre service de par notre grâce, soit des autres, ferait autrement ou pousserait un autre à faire autrement, nons ne le tolérons pas. Et les princes à venir devront respecter et protéger ceci en se disant : C'est ici une donation inspirée à un prince d'autrefois par (?) l'excès de sa compassion et pour se conformer à la loi.
- (13-16). Et il est dit ainsi: α La terre qui a été donnée aux brahmanes par un de tes prédécesseurs, Yudhişţhira! protège-la bien, cette terre, ô le plus excellent des maîtres de la terre! Maintenir est encore micux que donner. — Soixante milliers d'années de jouissances dans le paradis à qui donne de la terre. Qui usurpe et qui l'approuve restent autant dans l'enfer.
- (16-17). Ordre direct. Le délégué ici est le ràjaputra Jayadeva. Année. . . . mois âçvayuja, quinzaine noire, sixième (tithi).

# XX. - INSCRIPTION DU YAG BAHAL

L'estampage de cette inscription m'a été envoyé du Népal en 1902 par le mahârâja Deb Sham Sher, dans la courte période de son administration. Aucune indication d'origine n'était jointe à l'envoi ; mais une note en cursive, tracée sur le côté et au bas de l'estampage, porte : Yag bahal. J'ignore présentement où est situé ce bahal, ou monastère ; mais je suis porté à croire que la stèle se trouve dans la région de Patan, comme les inscriptions qui lui sont

apparentées.

L'inscription est incomplète; les dernières lignes manquent. Les 29 lignes conservées, en tout ou en partie, couvrent une hauteur totale de 0°,72 sur une largeur de 0°,40. Le corps des caractères mesure en moyenne 0°,01; l'espacement moyen des lignes est de 0°,015. La graphie est généralement correcte; la muette, selon l'usage qui date d'Amçuvarman, n'est pas doublée après r. La partie du texte conservée est toute en prose. C'est une charte du type usuel, qui a pour objet la concession d'un village avec ses dépendances à la communanté bouddhique; elle Est adressée aux intéressés, les habitants du village de Gullataiga. Le territoire concédé faisait probablement partie du domaine de Paçupati (1. 4 et cf. Bhag. 13, 1. 5: Paçupatau). Le bornage est tracé avec la précision méticuleuse des inscriptions tardives, en allant du Nord au Sud et de

l'Est à l'Ouest. Les repères indiqués marquent par un exemple de plus la civilisation avancée du Népal et aussi la richesse foncière de l'Église bouddhique. Il n'y a pas moins de sept monastères contigus au terrain concédé : le Mânadeva vihâra, le Kharjûrikâ vihâra (l. 13), le ... yama vihàra (15), l'Abhaya ruci vihàra (17), le Vàrta Kalvàṇagupta vihára (17-18), le Caturbhá-laókásana vihára (18-19), le Criràja vihàra (21). Le Manadeva vihàra est clairement identique an Mana vihara, mentionné déjà dans une inscription d'Ameuvarman (an 32) à côté du Khariûrikâ vihâra (l. 8 et 9); du même coup, le vihâra au nom tronqué : ...yama vihàra est presque certainement identique au Ma-ma vihâra, c'est-à-dire au Madhyama vihâra, désigné dans la même inscription d'Ameuvarman immédiatement à la suite du Mana v" et du Kharjûrikâ v". Les autres noms de couvents n'ont pas encore été rencontrés ailleurs ; le Vårta Kalyanagupta est un nouveau venu dans la liste des personnages décorés de ce titre (sup. II, 131). On rencontre en outre sur le parcours trois villages : Gomibhûdañco (12), Dhorevalgañco (14), Kambilampra (20), On croise ou on longe deux grandes routes (mahāpatha, 16; vrhatpatha, 20) et un grand chemin (vrhanmarya 22). Enfin la Vágvati borde une partie du terrain au Sud (12).

Les stipulations particulières de la concession (4-11) sont énoncées avec une précision de détails qui tranche sur le formulaire ordinairement assez vague des charles népalaises; elles n'ont, à ma connaissance, de pendants que dans l'inscription 13 de Bhagvanlal datée de 1(4?)3. Cette inscription, trouvée à la porte Sud de l'enclos de Paçupati, est extrêmement mutilée, spécialement dans le passage qui contient les stipulations (5-10); mais les caractères conservés suffisent à garantir la parfaite concordance des deux textes, en rectifiant parfois les lectures de Bhagvanlal (5: na sarve vina, corr. "na sarvetika | rtavy" | ; 7: hyaparah,

corr. [maryādo]papannah; 9: bhayaca, corr. \* gāpacā[re]; 10: kalpatrā", corr. kalatrā"]. Le village concédé a est soumis aux stipulations portant sur les personnes ou sur les places fortes » (çarırakottamaryadopapannah 1, 6). La même expression se retrouve, dans une charte de Civadeva, an 119 (Bhag. 12; l. 5, où Bhag. restaure ["payukta] au lieu de "papanna); mais je ne puis voir dans la traduction du pandit comment il entend cette formule, à moins qu'elle ne réponde à ; « y compris le sol, le ciel et le soussol »; j'avoue que dans ce cas le rapport m'échappe. L'inscription du Chasal-tol, datée de l'an 137, conserve aussi une trace de cette formule (1. 13; "kottamaryād"). L'exclusion de « la corvée d'aller en pays étranger » (l. 7 : bahirdeçayamanadisarvavistirahito) a pour pendant, dans la charte de Civadeva au 119, l'obligation de fournir « cinq porteurs annuellement pour la corvée du Tibet ». Quelques fautes d'ordre spécial, qui exigeaient sans doute dans les cas ordinaires l'intervention de la justice royale, sont réglées au profit des donataires : le meurtre d'une femme enceinte (7), les pratiques abortives (7) sont punis d'une amende de cent (pa)pas ; les mauvais traitements à l'égard d'une bête blessée, si elle est de l'espèce bovine, sont punis d'une amende de trois panapurânas (8). Enfin, dans le cas d'une des cinq offenses mortelles, de vol, d'adultère, de meurtre ou de complicité, la justice royale n'a de prise que sur la personne du coupable; tout ce qui lui appartient, famille et biens, revient au clergé du couvent de Civadeva.

Le nom du roi qui octroie la charte est mutilé; il n'en subsiste (3) que la finale indifférente : deva; les traces qui subsistent de caractères précédents écartent définitivement la restitution introduite par Bhagvanlal dans son inscription (1, 3); les deux akṣaras ne sauraient en tout état de cause être çi va. La lecture la plus vraisemblable est, à mon sens, Puṣpadeva; mais je n'ose, sur la foi d'une lec-

ture incertaine, introduire dans l'histoire du Népal un nom que rien ne garantit par ailleurs. Les autres indices écartent aussi l'attribution de cette charte et de la charte similaire (Bhag. 13) à Civadeva. Civadeva réside au palais de Kailàsakûţa, qui a remplacé le palais de Mânagrha depuis l'avènement d'Amguvarman. Le roi ...deva date ses charles du palais de Bhadrádhivása: le changement de palais marque d'ordinaire un trouble dans la succession au trône. Le roi ...deva se flatte sans doute d'être l'héritier légitime du pouvoir ([ba]ppapādānudhyāto, 2), mais à titre de Licchavi. Il est « l'étendard de la race Licchavi » (Licchavikulaketuh, 3), titre disparu de l'usage depuis l'avenement d'Ameuvarman, et ce retour des Licchavis au pouvoir est attesté par son successeur Jayadeva qui ramène l'origine de sa race à l'éponyme Licchavi (Bhag. 15, 6). Ce roi ...deva est de plus le premier, et jusqu'ici le seul, dans la série népalaise à prendre le titre de parama-mahegvara « fervent adorateur de Civa » (l. 2 et Bhag. 13, 2), si fréquent dans le protocole de l'Inde propre où il semble remonter jusqu'aux Indo-Scythes. Enfin le formulaire de conclusion, identique dans les deux chartes jumelles (24-29 Bhag. 13, 29-35), diffère des autres chartes connues; les vers traditionnels y sont introduits au moyen de la forme nouvelle: yato dharmaçastrucacanam (Bhag. 13, 34-35 = 29 [ya]to dha[rmacastra\*]. En somme la charte du Yag babal est du même personnage et de la même époque que l'inscription 13 de Bhagvanlal, datée de samval 1[4?]3, le chiffre des dizaines restant douteux ; le pandit reconnaît qu'on peut aussi bien lire 123 ou 133.

#### TEXTE.

 bhadrādhivāsabhavanād apratihataçāsano bhagavatPacupatibhattārakapādānugṛhī.

- ppapādānudhyāto Licehavikulaketuḥ paramamāheçvaraparamabhaṭṭārakamabārājādhirā.
- devaḥ kuçalî Gullatangagrāmanivāsinaḥ pradhānapurassarān sarvakuṭumbinaḥ.
- lam ābhāṣya samājāāpayati viditam bhavatu bhavatām yathā sa grāmo bhagavat Pacupat.
- ritur mahāpraņālīnām açāṭhyena sarvetikartayyānām anuṣṭhōnārtham viṣṭyājōānuv.dh.
- căţabhaţânâm aprāveçyena çarīrakoţţamaryādopapannaḥ çarīrasarvakaranīyaprati
- muktalı kaţumbibahirdeçagamanādisarvaviṣḥirahito gurviņīmaraņe garbhoddharaņa.
- ņaçatamātradeyena sa kṣatagorūpamṛgāpacāre sa paņapurāṇatrayamātradeyena
- muktaç cauraparadārahatyāsambandhādipañcāparādhakārinām çarīramātram rājakulā.
- tadgṛhakṣetrakalatrādisarvadravyāṇy āryasaṅghasyety anena ca sampannaḥ çriÇivadevayihā
- caturdiçāryabhikşusanghāyāsmābhir atisṛṣṭaḥ sīmā cāsya pūrvottareņa vihārā.
- praņālibhramas tato dakṣiṇam anusṛtya gomibhūdhańcopradeçe vāgvatī nadī bhā.
- nusṛtya tilamakasaṅgamas tata uttaraṅ gatvā çrīMānadevavihāraKharjūrikāvi
- raksetrayoḥ sandhis tataḥ paçcimań gatvā dhorevālgañco tataḥ paçcimam anusṛtya
- yamavihārasya pūrvadakṣiṇakoṇapārgve limārgeņottaraṅ gatvā praṇālyāḥ pū.
- rānusāreņa kuņalaksetrasya daksiņapūrvakoņe mahā<sup>2</sup> pathas tato mārgānusā.
- nottarań gatvābhayarucivihārasya pūrvaprākāras lata uttaram anusṛtya vārtaka
- lyänaguptavihärasya dakṣiṇapūrvaprākārau tataḥ pūrvoltaram anusrtva caturbhā.

lainkasanavihārasya pūrvadakṣiṇakoṇas tata uttaram pageimaň cānusṛtyottarapa

20. ccimakone vrhatpathas tatpūrvottaran gatvā kambilam-

prä tata uttarapūrvam anusṛtya

 çrīrājavihārendramūlakayoḥ pānīyamārgasanghātakhātakas tasyottarapūrveņa

22. vṛhanmārgasya dakṣiṇavāṭikāyā dakṣiṇālyanusāreṇa pūr-

vadakşinan canusṛtya pa

23. . thas tato yāvat. . . . tya parigespallīpārçve mārgas tatas tam eva mārgan dakṣiņ.

 nusṛtya sa eva vihāras tataḥ praṇālībhrama ity etatsīmaparikṣipte sminn āgrahā

di kadācid āryasanghasyārthakyam kāryam utpadveta tadā paramāsanena vieāra.

26. . ity avagatārthair asmatpādopajīvibhir anyair vāyam

prasādo nyathā na ka

27. . . . . . thä kuryāt kārayed vā so smābhis sutarān na marsanīvo

28. . . . . pālās tair apy ubhayalokaniravadyasukhārthibhih pū

. . . to dha

### TRADUCTION.

(1-4). Du palais de Bhadradhivasa. Rien ne résiste à ses ordres; le saint Paçupati, souverain adoré, l'a pour favori;
son père adoré le suit de sa pensée; la race de Licchavi l'a pour parure; il est par excellence le dévot de Maheçvara, le souverain par excellence, le roi des rois.
deva en bonne santé s'adresse à tous les maîtres de maison résidant au village de Gullatanga, notables en tête, et leur fait savoir: sachez ceci;

(5-11). Ce village (sur le domaine) du saint Pacupati. pour l'exécution, sans aucune fraude, des travaux exigés par les grands canaux, et pour la remise des ordres de corvée, - mais avec défense d'entrer aux soldats tant réguliers qu'irréguliers - est soumis aux stipulations portant sur les personnes et sur les places fortes ; toutes les corvées corporelles lui sont remises; les maîtres de maison sont dispensés de toute corvée telle que d'aller en pays étranger, etc. En cas de mort d'une femme enceinte ou de suppression d'embryon, il sera quitte au prix de cent (pa)ņas seulement; en cas de mauvais traitements à l'égard de bêtes blessées (?) du genre bovin, au prix de trois panapurânas seulement. En cas de vol. d'adultère, de meurtre, de complicité, etc., les cinq crimes capitaux, la personne seule du délinquant reviendra aux fonctionnaires royaux ; sa maison, ses champs, ses femmes, tous ses biens enfin reviendront au vénérable clergé. Telles sont les conditions sous lesquelles nous avons octroyé ce village au vénérable clergé des moines des quatre régions dans le Civadeva vihâra.

(11-24). Et en voici la délimitation: au Nord-Est, la conduite du canal, du couvent; ensuite, en allant au Sud, dans la région de Gomibhûdañco, en suivant une partie du cours de la Vâgvati, le confluent du ruisselet; de là, en allant au Nord, le joint du Mânadeva vihâra et du Kharjûrikâ vihâra; de là, en allant à l'Ouest, Dhore-vâlgañco; de là, en suivant à l'Ouest, sur le côté de l'angle Sud-Est du [Madh]yama vihâra, en allant au Nord par le chemin de la chaussée, en continuant à longer le. du canal, à l'angle Sud-Est du champ de Kuṇala, le grand chemin; de là en continuant par la route, en allant au Nord, le mur oriental de l'Abhayaruci vihâra; de là, en continuant au Nord, le mur Sud et le mur Est du Vârta Kalyāṇagupta vihâra; de là, en continuant au

Nord-Est, l'angle Sud-Est du Caturbhâ-lankâsana vihâra: de là, continuant au Nord et à l'Ouest, dans l'angle Nord-Ouest, le grand chemin; en allant au Nord-Est, Kambi-lamprà; de là, en continuant au Nord-Est, le réservoir qui arrête l'écoulement des eaux du Râja vihâra et de l'Indra mûlaka; de là, par le Nord-Est, en longeant la chaussée Sud du jardin Sud du grand chemin, et en continuant au Sud-Est, le chemin: de là, jusqu'à. . à côté de Parigespalli (?), la route; de là, en suivant cette route par le Sud, le vihâra même; de là la conduite du canal.

### XXI. - INSCRIPTION DE NANGSAL

Nangsal est une petite localité immédiatement à l'Est de Katmandou (v. II, 397). La stèle qui porte cette inscription se dresse contre une butte qui couvre, dit-on, les ruines d'un temple de Nârâyaṇa. Elle est en mauvais étal et j'ai longtemps désespéré de la déchiffrer. Les 52 lignes que j'ai transcrites ici couvrent une hautenr de 0<sup>m</sup>,85; mais il subsiste encore des traces de 15 lignes en tête, et le texte se prolongeait également d'un certain nombre de lignes au bas. Le formulaire d'introduction et la conclusion ont disparu. La largeur de la stèle est de 0<sup>m</sup>,35. La hauteur moyenne des lettres au dessus de la ligne est de 0<sup>m</sup>,005. L'espacement entre les lignes est de 0<sup>m</sup>,01.

Comparée aux inscriptions d'Amquvarman et de Jispugupta, l'écriture montre des changements considérables. L'allure générale se rapproche de la cursive; le tracé se simplifie et se raccourcit. P. ex. le ka réunit par une courbe ses deux traits transversaux et forme la boucle qui devient sa caractéristique en dévanagari. Le dha se réduit à un arc de cercle fixé sur la gauche de la hampe. Le ha perd sa forme ancienne, presque identique avec le ka nouveau, et se forme d'un renflement relié à la hampe par un trait, comme dans la dévanagari. Le ra ajoute au simple trait vertical qui le constituait une saillie vers la gauche, au bas de la hampe. Le la se resserre et roule son dernier trait à gauche pour le ramener vers la hampe. Le ya a définitivement perdu ses trois montants, et ne se différencie du pa que par la panse, comme en dévanagari. Toutes ces innovations se retrouvent dans l'inscription de Jayadeva à Paçupati (Bh. 15), datée de samvat 153, et s'amorcent dans les inscriptions datées de samvat 143 (? Bh. 13) et 145 (Bh. 14). D'autre part elles se manifestent toutes ensemble, dans l'Inde propre, avec les inscriptions d'Àdityasena. Nous savons que Çivadeva, le père et le prédécesseur de Jayadeva, avait épousé la petite-fille d'Àdityasena. Il est permis de croire que les rapports politiques ouverts par cette alliance ont exercé leur influence sur la graphie de la chancellerie népalaise.

Le système orthographique de l'inscription présente une particularité frappante, dans le traitement de la muette après r. Les Licchavis avant Amguvarman redoublent en ce cas la muette régulièrement. Amguvarman supprime d'une manière absolue le redoublement et la pratique se maintient, rigoureusement, semble-t-il, jusqu'à l'inscription de l'an 145. Avec l'inscription de Jayadeva, le redoublement reparaît, mais sans rigueur absolue. Il écrit varmaita, nirvvibandha, l. 1; cakravartti, 3; sărvvabhauma, 4, 16; patir jjātaḥ, 8; dharmma, 9; kartta, 11; hartta, bhartta, varmma, 12; vargga, 13; kurvvan, 16; varjjita, 17; martti, 18, 19; etc... Mais, d'autre part, mardha, 1, 2; prādurbābhāva, 8; kulair yena, 16; kuryāt, 32; pajartham, 29; sadbhir mukhaih, 27; nirvytim, 29.

L'inscription de Nangsal hésite également entre les deux systèmes. Elle redouble d'une manière constante dans les mots părvva et sarvva qui s'y rencontrent fréquemment, et supprime le redoublement avec la même régularité dans le mot mărga qui revient à de nombrenses reprises. Elle écrit d'une part kărya, 14; artha, 16, 23; dharmya, 27: — et d'autre part nirmetr, 11; karttavya, 24.

Ces divers indices, à défaut d'une date précise, classent donc l'inscription vers le règne de Jayadeva, un peu après la stèle de Çivadeva qui l'avoisine. Au reste, la stance adressée aux rois à venir (l. 27-28) est clairement une simple variante de la stance insérée à la fin de l'inscription de samvat 145, qui a pour dûtuka « l'héritier présomptif

Vijayadeva v.

Le document énonce une série de privilèges conférés a au vénérable samgha etc. » (1-23); viennent ensuite les imprécations et les recommandations usuelles 23-28); puis, rompant avec l'ordre consacré, la limitation du terrain privilégié. Le détail du bornage atteste déjà cette précision méticuleuse des arpenteurs népalais qui provoquait encore au xix siècle l'admiration de Hodgson. Les lacunes du texte ne permettent point de suivre pas à pas le tracé capricieux des limites ; on en suit aisément le mouvement génèral du N.-E. au N.-O., c'est-à-dire sur la moitié du circuit. Sur ce parcours, la limite rencontre ou coupe un couvent (Ajika? vihara), un temple (Valasaikkidevakula), une grande propriété, plusieurs villages et hameaux, une grande route (mahipatha), un chemin de voitures (mahirathya), plusieurs sentiers (màrga). C'est un témoignage de plus du haut degré de prospérité et de civilisation où le Népal était alors parvenn. Il n'est guère possible, étant donné l'état du texte, de présenter une traduction suivie de l'inscription. Je crois préférable de l'analyser, en traduisant les passages les mieux conservés. Les privilèges concédés dans la première partie consistent essentiellement dans des revenus, fournis, semble-t-il, par des taxes spéciales. La somme est évaluée tantôt en papas (20 p., l. 8; 100 p., 1, 9; 100 p., 1, 15; 400 p., 1, 8), tantôt en paṇapuraṇas (l. 1; 4 pp., l. 7; 10 pp., l. 10; 20 pp., l. 12; 6 pp. + dvipana, l. 16 et l. 19; 3 pp., l. 17; 80 pp., l. 18 et 19; 5 pp., l. 20; 1000 pp., l. 21). Le papa et le purana sont

parfailement connus : le papa est l'unité monétaire du cuivre, le purâna celle de l'argent; l'un et l'autre sont mentionnés plusieurs fois dans nos inscriptions, spécialement dans l'inscription d'Ameuvarman, samvat 30. Mais l'expression panapurana m'est totalement inconnue. Le composé n'est pas formé par juxtaposition, dans le sens de pana-purâna, puisqu'on a des valeurs supérieures à 16, et jusqu'à 1 000 panapurânas. 1 000 panas, à 16 panas au purana, donneraient 62 puranas 1/2. Peut-être il s'agit de spécifier nettement la valeur du purâna, « le purâna aux (16) panas », et d'empêcher la confusion avec la désignation de « purana » appliquée aux vieilles monnaies, spécialement aux « punch-coins » de forme oblongue. La formule de la ligne 11: sa panatrayena puranatrayam, énoncée comme une décision juridique (iti nirnnetro yavaharatas) était peut-être de nature à fournir les éléments de la solution; mais le contexte nécessaire manque.

Les taxes spéciales constituées en faveur des bénéficiaires de la charte sont perçues à l'occasion de circonstances diverses, qu'il est presque toujours malaisé de définir, même quand le texte se laisse déchiffrer avec assez de netteté: p. ex. à la ligne 8, les 20 papas attribués aux lémoins (sāksin) qui sont vetropasthita lors du pradrayā ghattana; puis le cas d'entente (sampratipatti) est prévu. L. 11 sqq., il semble bien s'agir d'affaires judiciaires, et d'une proportion à établir « au purana le pana », comme nous disons : « au marc le franc ». L'argent ou l'objet qui fait le litige doit être remis à l'autorité compétente ; sinon, l'affaire doit être évoquée au tribunal royal. La mort d'une femme enceinte donne lieu à un versement de cent papas; un suicide amène également l'intervention de l'autorité, qui fait tonjours payer ses dérangements. Les taxes qui suivent paraissent se rattacher à ces processions de chars qui tiennent une si grande place dans la vie religieuse du

Népal. L'expression prăsâda ratha a char à terrasse » conviendrait à merveille pour ces constructions montées sur roues dont la planche II du premier volume montre un excellent spécimen. Un versement de 80 paṇapurâna est institué pour a la peinture du char »; c'est ainsi que je crois nécessaire de traduire le mot citraṇa qui manque aux dictionnaires. Autre versement d'une somme égale pour le rathottolana, qui peut être le montage des charpentes du char, et pour le prâsâdasaṃskāra a l'installation de la terrasse supérieure ». 6 paṇapurāṇa avec 1 double paṇa (dvipaṇa) pour le celakara a celui qui fait les habillements » probablement des poupées installées sur le char. Deux de ces versements, l'un de 80 paṇapurāṇa (l. 18), l'autre de 1 000 paṇapurāṇa (l. 20) sont annuels (prativarṣam).

Le personnage ordinairement désigné à l'occasion de ces taxes est le dauvârika, littéralement: « l'homme de la porte » (l. 3, 43, 46, 47, 48, 49, 20). Il s'agit en réalité de plusieurs dauvarikas, puisqu'ils sont distingués par des tilres attachés à leur fonction: Si paradauvàrika (17), Vetradauvārika (18), Mānadauvārika (20). A la ligne 3, mutilée, la mention du dauvàrika est immédiatement suivie de l'expression de yathácástránugata a agissant en conformité avec les castras » qui semble bien marquer le caracfère administratif de ce fonctionnaire. C'est lui qu'on doit aviser (dvedaniya, l. 14, dvedya, l. 16) en cas d'irrégularité ou d'accident, et c'est par son intermédiaire que l'affaire est portée s'il y a lieu devant la juridiction suprême (crimatpādiyottarāsanakaraņe yathāmasam ropaņīyah, 1. 14-15). En cas de suicide, il recoit un rapport visant la purification du mort (mrtacodhana ; peut-être : l'enquête sur le mort) et doit se rendre sur place; 6 papapurana avec 1 double pana lui sont attribués pour son dérangement. C'est encore lui qui recueille les diverses taxes du char de procession,

Le dauvárika n'est pas un fonctionnaire inconnu. Le

Pañca tantra (III, 50 éd. Bombay, à la suite du vers 69) le classe dans l'élite des officiers de la couronne, les tirthas, immédiatement à la suite du ministre (mantrin), du chapelain (purohita), du général en chef (camipati) et de l'héritier présomptif (yuvarâja). Il paraît au même rang et à la suite des mêmes personnages dans un texte de Nitiçâstra cité par Nilakantha sur le Mahá-Bhárata II, 168, et aussi dans le commentaire sur le vers II, 100, 36 du Râmâyana (éd. Bombay). Cette classification reparatt, cette fois avec l'apparence d'une donnée réelle et officielle, dans le formulaire d'une charte de Rajaraja I le Câlukya oriental, datée de 1053 J.-C. (Nandamapundi grant, 1, 67:) mantripurohita-senāpati-yuvarāja-dauvārika-pradhāna-samakṣam ittham ajnapayati. Le dauvārika est également nommé daus la Mahavyatpatti § 186, nº 68, au cours d'une longue et curieuse liste d'officiers royaux, à côté et à la suite du dvarapala. La fonction du dauvarika à la cour est clairementindiquée dans Cakuntalà, acte II. C'est lui qui répond à l'appel du roi réclamant : Holà! quelqu'un! lui qui annonce et qui introduit le général d'abord, puis les deux ascètes novices auprès du roi. Il faut noter qu'il parle, non pas sanscrit comme le roi et le général, mais prâcrit comme le bouffon, et Râghavabhatta observe à ce propos: « Les personnages inférieurs parlent le prâcrit ; en vertu de cette prescription le dauvărika doit parler prăcrit » (niceșu prakrtem bhavet ity ukter dauvarikasya prakrtam pathyam). Le poste valait donc comme poste de confiance, mais il n'était pas occupé par un noble. Le titulaire n'en faisail pas moins assez grande figure: un rajadawarika, au service, non pas du roi lui-même, mais de son frère favori, fonde un temple de Vișnu et y établit comme vyâkhyâtar un grammairien de renom (Răja-tarangint V, 28)1.

<sup>1.</sup> Le rôle du dovariha dans le Jataka (Richard Fick, Die Sociale Glie-

On pourrait être tenté d'attribuer ici au dauvàrika une autre fonction toute différente La Bajatarangint mentionne fréquemment « le chef (adhipa, içvara, et autres synonymes) de la porte (dvára) » et M. Stein a établi par une discussion lumineuse (note sur V, 214) qu'il ne s'agit pas d'un « grand chambellan », comme on avait traduit avant lui, mais de l'officier chargé de garder les passes qui mènent dans le Cachemire. Les conditions géographiques étant analogues, au Népal, le dauvârika pourrait y exercer une fonction du même genre. Mais l'inscription d'Amçuvarman, an 30, paraît bien exclure cette interprétation. Parmi les nombreuses libéralités qu'elle institue en faveur des gens du palais, elle attribue une somme de 1 purâna 4 panas à chacune des portes (dvâra), porte de l'Ouest (paccimadvára), porte de Mânagrha (Mânagrhadvára), porte du milieu (madhyamadvāra), porte du Nord (uttaradvāra). porte du Sud (daksinadvara), et probablement porte de l'Est ([pracinadva]ra), enfin grande porte (pratoli). Parmi les dauvārikas de l'inscription de Nangsal figure le Māna dauvârika, qu'il paraît difficile d'isoler du Mânagrhadvâra mentionné par Amçuvarman. Il n'est pas impossible que le fonctionnaire préposé à chacune de ces portes ait en dans son ressort le district correspondant. L'inscription de Nangsal nomme le district de l'Est (cripurvvadhikarana, 1. 2), et l'inscription d'Ameuvarman, an 39, nomme le district de l'Ouest (paccimadhikarana, 1. 5).

Après les textes octroyés aux dauvârikas, la charte énonce un autre privilège. Un certain nombre de villages (gráma), les uns désignés par des noms indigènes et formés

derung im Nordistlichen Indien zu Buddha's Zeit.... Kiel, 1897, p. 101 sq.) est assez modeste, presque humble II expulse, à coups de bâton les parias entrés dans le palais, et il reçoit lui-même des coups de poing du roi quand le roi passe devant lui. Il garde la porte de la ville, qu'il est chargé de fermer le soir, et renseigne les étrangers à leur entrée en ville.

sans doute spontanément, les autres groupés autour des temples, le Mânecyara, le Sâmbapura mentionnés déjà dans l'inscription d'Ameuvarman, an 32 (l. 12 et 13), sont promus au rang de dranga. Le mot dranga manque à l'Amarakoca; Hemacandra le donne (971) parmi les synonymes de nagari « ville » ; mais Văcaspati (cité par le scholiaste sur ce vers, éd. Böhtlingk) range le dranga au-dessous du karvața et au-dessus du pattana.. Stein (sur Răja-larangin), II, 291) élablit que, dans la chronique cachemirienne tout au moins, dranga désigne « une station de garde établie près des passes de montagne pour garder les approches de la vallée et pour recueillir les droits de douane », et il cite un commentateur du Mankhakoça qui explique drainga par raksåsthåna. Les inscriptions mentionnent fréquemment, dans la liste des fonctionnaires à qui s'adresse le roi, les drángika a chefs de poste militaire ». En tout cas la promotion d'un grâma au rang de draiga est une faveur royale (prasādikrtam, 1. 22).

La charte conclut ainsi la liste des donations (l. 22-28):

« Telles sont les faveurs diverses accordées à la communanté bouddhique et autres. Sachant ce qui en est, les autorités compétentes chargées des prescriptions énoncées ci-dessus ne devront pas, sous prétexte d'exercer teur fonction, tenter même en pensée de violer les privilèges concédés. Qu'on le sache: si on agit autrement, je laisserai tomber sur le conpable tout le poids de mon sceptre. Et les rois à venir, protecteurs par excellence des privilèges octroyés par leurs prédécesseurs, s'ils veulent assurer la joie de leurs sujets, ne devront pas non plus le tolérer. Et il est dit à propos du devoir de protéger les donations:

Les princes qui ont dans leur conduite la pureté des rayons de l'astre à la froide clarté, qui protègent comme il convient leurs sujets, et qui gardent les fondations légales instituées par les souverains anciens, ces princes, après avoir joui de la majesté royale illuminée par la foule des ennemis vaincus, demeurent solidement dans la béatitude du ciel, aussi honorés, aussi puissants que Cakra. »

|    | Texte.                                                 |
|----|--------------------------------------------------------|
| L  | nasa nadana panapurāņa-kāmavyaka                       |
| 2. | lakonasya çrîpürvvädhikarana                           |
| 3. | parodauvārikeņāpi yathāçāstrānugata                    |
|    | nderakasyāti-raņam kāratpatā kāraprabhrtīn asi         |
|    | ddhādhikaraņapra                                       |
| 5. | çiriti sama kāpās . sāre kāre                          |
|    | mam kānām eva vyāya                                    |
| 6. | na . ryakāt pari . bhiyā ku . pa to                    |
|    | hāre , au paņe                                         |
| 7. | kādalane paņapurāņāh pa . niyakāla paņapurāņaca        |
| *  | tustayam   ajati-sepā                                  |
| 8. | deyam tār-   pradrayāghattane vimcati paņā vetropasthi |
|    | tasāksiņām dattāh paņa gatacatustayam — kāna —         |
| 9. | āvane paņacatam   sampratipattau paņapurāņā di         |
|    | nāh prī-crāvane pana purānāh p                         |

10. çatih | ayattikünkä daça panapurana smarya uttamakare . . vyāmavara . ā vya-vama-paņapurāņa

11. sati paņāh sa paņatrayeņa purāņatrayam iti niranetryya-

12. ra vimçatiç ca panapurăn. -sya tair dattāh | vvavahāraparinişthitajātam dravyasya bahu sampādanī(yam). .

13. yas tu dravyam na prayacchet svasthānavāstavyasyānyasthānīyasya ca dhāraṇakasya tena rodhoparodho (sa) tavat.āyas ta.

14. lam iti kāryam asya talparā-māvaudauvārikasvāvedanīyam tenāpi çrīmatpādīyottarāsanakaraņe yath(ā)

15. māsam ropaņīyali | sagarbhanārīmaraņe paņacatam ekam | ätmaghätakäsya-visahrttasakala-yam. .

 dauvārikasyāvedyam mṛtaçodhanam | tadartham āgatasya tasya sadvipaṇāḥ ṣaṭ paṇapurāṇā deyāḥ | sa kṛtago-pari

 vārya sapaņapurāņatrayam yathādhikāriņām deyam | prāsādarathacittraņe si . paradauvārikasyāçītih paņa

 purāņā deyāḥ | rathottolane prāsādasamskāre ca sarvvapariṣkalane prativarṣam vetradauvārikasyāçītiḥ paņa

 purāņāḥ | evam celakarasya ca ṣaṭ paṇapurāṇāḥ sadvipaṇāḥ | 20 2 ghaṭikākraye dauvārikeno pañcabhiḥ

 paņapurāņāḥ deyāḥ | āropeyā vā yāsāṃ celapaṭṭayugam uttama-pañcābharaṇakaṃ | prativarṣaṃ mānadauvā

21. rikasya paṇapurāṇasahasram ekam pāçorik. deyam |
tāmrakuṭṭaçālā | māneçvara | sāmbapura | hdaspriga |

22. yathampringājamaya- | p.ā-grāmāṇāṇ drangatvamātram eva prasādīkṛtaṃ -tuçilāpankakai.e-çrīsa

 nghādiprasādavicesāh samādistā iti | parigatārthair yathoparilikhitaniyogādhikṛtais tadadhi

 kāribhih svavyāpāravyapadecena manasāpi prasādātikramasāhasādhyavasāyo na karttavya ityādijāā

 ye nyathākāriņas teṣām atidāru(ŋaṃ) daŋḍaṃ pātayiṣyāmo bhāvibhir api narādhināthaiḥ pūrvvanṛpakṛ

 taprasādapālanaparaili prajāpramodadān.s.ais.tarām na marsaņīyās tathā ca pālanānuças. çrū

 yate | ye çitämçukarāvadātacaritāḥ samyakprajāpālane rāji,āḥ prathamāvanīçvarakṛtāṇi rakṣanti dharmyāṃ sthitim |

28. . . jñā vijitāricakrarucirām sambhujya rājyaçriyam nāke çakrasamānamānavibhavās tisthantī dhanyā sthiram | sīmā

 cāsya sthānasyottarapūrvva-diçi ajikāvihārapūrvvadvārād. . kāṣṭhakā tato dakṣiṇābhimukhena mahāpathānu

- sṛtya maṇinăgāhikāsyottarato vṛhadgrāma yāvat.-tottarapaccimābhimukhena valasaikkidevakulasya dakṣi
- nä tighri anusṛtya voddavisaya aragha. tasyottarena mārgānusṛtya paccibhimukhena lamkhulam udenī tatas ta
- nākām anusrtva na pattavātikām anusrtva paccimābhimukhena mahāpratīhārabhas.āgrhamaņdalasva da
- kṣi-sya kanthānusāreņa mahārathyāyām stabhitaçilās tatas tena rathyāmulasyāya-dvāra praviçya pūrvvagrhottarā
- rdhabhāgam ākramya dakṣiṇāgṛhāgrataḥ paçcimam anusṛtya gṛhamaṇḍalaṃ praviçya dakṣiṇagṛhamādāya paçcimena
- ca laghayitvä yovigrämamadhyena ta-cevänusärena paçcimäbhimukhena märgas tatas tanmärgena uttarämukhä
- nusāreņa kumudvaţīmārgas tataḥ paccimābhimukhena parikramyottarāmukham anusṛtya yo ntima. . . pikā. .
- dhana.-ne-ça-sane paçcimam avatirya tāmrakuţţaçālāgamanamārgānusāreņa ja.ipūsakam abhimukhena
- 38. tāmrakuļļacālālakhumakas tato bhimukhena māneçvararājāngaņā/idakṣiņena -kṣaṇamṛttāmi pṛṣṭhataḥ pūrvvo
- ttare gatvā pūrvvadvāreņa praviçya rājāngaņamadhyena paçcimadvāreņa -syā -gatvā pravarddhamāneçvaraç cāgrat.
- 40. paçcimamārgam anusṛṭya yāvat. . ābh.-çākāritapıt. . . . . dhy.-samastā tad dakṣiṇena sámbapura
- 41. vāṭikā.rdha. . . . mārgasya. . . paccīma. . . . nā dakṣiṇam anusṛtya dakṣiṇa

L. 31. La syllabe mā a été omise dans paçcimābhimu".

| 42. | gāmī pa.i vihārasya kadvāţikāyā               |
|-----|-----------------------------------------------|
|     | dakşinālī                                     |
| 43. | paçcim ād uttarapaçcimena m anu               |
|     | sṛtya kaṇṭhāyampri                            |
| 44. | rakaprativardhas tatra kharo                  |
|     | vihārabhūmeļi pa                              |
| 45. | nadīmadhya                                    |
|     | māna -tibhihaṭṭibhūmadhya                     |
| 46. | rîpekā — tato dakşiņamārg                     |
|     | grāmagrāmamārga                               |
| 47. | nusāre pi paccime yakus ta                    |
| 48. | karagosthibhūmeh pūrvvantatraiva saptami-     |
|     | gosthibhūmeh vihārabhūmeh                     |
| 49. | mālī rapramālībhūmeç ca pūrvvālī   tanu-      |
|     | sāreņa grītuka.                               |
| 50. | etirīsa goṣṭhībhūmer yā,i mālī tadanusā-      |
|     | reņa                                          |
| 51. | ttamā apra rtta.ga pūrvvānusāreņa ca.āvatī.   |
|     | - mārgas tato nadī palla-vārta-dipūrvvapa.i.ī |

## NOTE SUR LES DEUX PLANCHES ANNEXÉES AU PREMIER VOLUME

Les deux planches que j'ai données à la fin du premier volume : La Procession de Matsyendra Nâtha et La Légende sacrée du Népal reproduisent deux des pièces de la collection B. H. Hodgson à la Bibliothèque de l'Institut de France. Cette collection, signalée par une notice de Barthélemy Saint-Hilaire dans le Journal des Savants en 1863, a élé soigneusement étudiée et cataloguée par M. Foucher (Mémoires présentés par divers savants à l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, I'm série, tome XI, 1 martie, 1897). La Légende sacrée y porte le nº 5, Nép. C'est a un grand rouleau de toile d'environ 1",85 de hauteur sur 2",15 de large, divisé en six bandes d'environ 0",25 de hauteur; les intervalles blancs de ces bandes sont remplis d'inscriptions numérotées et correspondant d'abord, comme dans les images d'Épinal, aux scènes figurées au-dessus d'elles, puis, à partir de l'intervalle du milieu, tantôt à celles du dessus, fantôt à celles du dessous; des numéros nous servent d'ailleurs de guides à cet égard. Notons encoré, à partir de la deuxième bande, des inscriptions sur les scènes mêmes ou en marge : toutes sont en un sanscrit fortement mêlé ou teinté de névari. Les scènes qui se déroulent sont peintes de couleurs vives et bien conservées, sauf sur la lisière gauche de la toile » (Foucher).

M. Foucher a donné une liste sommaire des scènes représentées; ses numéros, comme on pourra s'en rendre compte, ne concordent pas avec les miens. Il a suivi fidèlement l'original dans son désordre : j'ai cru préférable de rétablir une suite continue. Pour la description des scènes, j'avais à ma disposition, outre les notices tracées sous les bandes, deux rédactions développées composées par des pandits à la demande de Hodgson; l'une, écrite dans un sanscrit invraisemblable, étranger aux règles les plus élémentaires de la grammaire ; l'autre, en hindoustani, presque identique aux notices du tableau. L'une et l'autre sont très voisines, sans se copier toutefois. La rédaction hindoustanie est divisée rigoureusement en portions correspondant aux tranches numérotées de la peinture; le sanscrit n'indique les divisions que par accident ; mais comme le récit s'y trouve en général plus développé, je l'ai pris pour base, en le complétant ou en l'éclaircissant à l'occasion par l'hindoustani.

La peinture, comme l'indiquent formellement les deux notices jointes, est une illustration continue du Svayambhúpurána, ou plus exactement du Sváyambhuva purána, comme l'indique expressément le titre. M. Foucher avait bien compris que cette peinture pouvait jeter quelque lamière sur la question des diverses recensions du Purana. Le peintre a, en effet, fondé son illustration sar la recension sanscrite encore inédite et dont j'ai signalé la valeur (I, 208 et 212, notes). Il a, p. ex., développé avec complaisance les aventures de Koțikarna (nº 75-80) que le Svâyambhuva raconte à propos du Cintâmani tirtha, et qui manquent complètement au Vrhat-Svayambhû-p. de la Bibliotheca Indica. L'œuvre est incontestablement récente et a sans doute été exécutée pour Hodgson pendant son séjour au Népal; mais il est probable qu'elle reproduit un modèle connu et sensiblement plus ancien;

temples et monastères possèdent des lableaux de ce genre, qui rappellent souvent leur fondation et le miracle qui l'a provoquée; on les suspend au dehors à certains jours de fête, à l'occasion des processions. Ces peintures sont donc comme le prolongement des vieilles miniatures népalaises que M. Foucher a étudiées avec tant d'autorité et de compétence; ici encore, sur le domaine de l'archéologie et de l'ort apparaît l'intérêt caractéristique du Népal; nous y frouvons des sèries continues, si rares dans l'Inde, et réparties sur une durée de plus de mille ans. Du bas-relief de Lajanpat aux tableaux et aux sculptures des artis-

Je n'ai pu entreprendre l'étade de la composition ni des dotails; la compétence me ferait défaut. Mais je ne doute pos qu'un archéològue qualifié en tire des informations décisives sur l'origine de l'art népalais, sur les influences qu'il a subjes, sur celles aussi qu'il a exercées tant au Nord qu'un Sod de l'Himalaya. Les hamsas qui peuplent le ciel rappellent de trop pres les graes de l'art chinois et japonais pour ne pas imposer un capprochement; l'allure du cheval attelé ou monté est un indice précieux, ainsi que le traitement de l'éléphant. En outre, parmi les scènes représentées, figurent des jálakas et des avadanas (Magicuda, Mahikapi, Virupa, Kotskarpa) qui peuvent fournir des fermes de comparaison précis. Je me plais a croire que la Legende sacrée du Népal sera entre les mains des archéològues un document de valour positive.

La Procession de Matsyendra Natha est classée 6 Nép. a trest un dessin a la plume, d'ailleurs habilement exécuté sur toile et mesurant 2 .85 de long sur environ 1 mètre de hanteur. Il est surfout intéressant au point de vue architectural et pittoresque, représentant une procession autour des murs d'une ville » (Foucher). J'ai signalé déjà (II, 44 sqq.) l'importance religiouse de la Malsyendra natha yatrà. La notice explicative dont je donne la traduction est écrite en sanscrit barbare.

## LA LEGENDE SACREE DE NEPAL

(Notice explicative traduite du sanscrit.)

 (Image de Gaçoça). Le Puissant qui a publié dans les trois mondes la bonne Lei, le grand Bouddha, masse de splendeur, je l'adore et je prends en lui mon refuge.

Ayant adoré le Seigneur des trois mondes, le principe des principes, réceptacle des Buddhas, je vais énoncer l'abrégé du Sváyambhuvapurana. Écontexavec respect. Qui écoule avec foi ce récit de l'origine de Svayambha, il aura les trois corps purifiés et il deviendra certainement un Bodhisattya.

- 2. Voici comment il arriva jadis : un sage, un fits du Sugata, nommé Jayacri, demeurait dans le couvent du Bodhi-manda (a tinyà) avec une troupe de moines. Un Bodhisattva du nom de Jinacri, un roi, y vint par esprit de dévotion prendre refuge et sollicita l'aide de Jayacri. Portant une tunique, les mains jointes, il alla le trouver, se mit à genoux sur le sol et les yeux attachés sur lui, il fui dit : Vénérable! Je désire entendre
- Thistoire de l'origine de Svayambhů; que Ta Sainteté veuille bien m'instruire. Alors le fils du Sugata, Jayaçri, sollicité en ces termes, salua ce grand prince et lui enseigna ceci;
- Dans le Kukkuţărâma, assis, Upagupta en qui s'incarnait en partie le Bouddha, salnant le roi Acoka, l'instruisit ainsi. Brahma, Çakra et tous les dieux répandus

aux dix points de l'espace, venus des dix-huit lakhs de mondes, à tous îl leur enseigna la Loi excellente et il leur apprit l'origine de Syayambhû.

- 4. Bhagavat résidait dans le parc de Jela avec une troupe de moines; adorant celui qui est un bloc de splendeur, Ânanda lui adressa ces paroles: Bhagavat! je désire entendre la sainteté du Népal! Bhagavat dit: Ânanda! j'ai déjà sauvé les gens de Pâțaliputra et autres villes; aujourd'hui je vais sauver les gens du Népal, et visiter Svayambhū; nous irons tous au Népal!
- 5. Le lion des Çakyas, le saint, se dirigea vers le Népal; Ànanda et les autres bhiksus montés sur leur monture: lion, etc., y arrivèrent. Quant à Bhagavat, il s'y rendit à pied. Alors le Nâga Çeşa vint le trouver et lui adressa cette prière: Bhagavat, ó toi qui brilles de ton éclat propre, viens' sur mon dos! Vive le Bouddha! Moi aussi, je vais là-bas. Il l'installa donc sur son dos et se mit en route.
- Arrivés au mont Sâhmengu, un singe nommé Dharmâkara offrit en présent à Çâkyasimba et aux bhikşus un fruit de panasa.
- 7. Alors Çâkyasimha, le saint, parvenu au caitya de Pucchâgra, sonhaita un Dharmâsana (siège pour la Loi); alors Viçvakarman en apporta un et le lui offrit. Bhagavat s'installa sur le Dharmâsana. Alors Bhagavat brilla merveilleusement; il était de couleur rouge; sur sa face unique, ses yeux étaient comme des feuilles de lotus; sa chevelure, bouclée sur la droite, était sombre; sur sa bosse crânienne (uṣṇiṣa) resplendissait une touffe d'or; les doigts de ses deux mains interprétaient les signes mystiques (mudrá); il était vêtu d'une tunique jaunâtre (kuṣâya); les trente-deux signes et les quatre-vingts marques brillaient sur lui; les rayons émanés des poils de son corps répandaient

la lumière. Les dieux, Indra, Brahma, etc., et les moines, Ânanda, etc., et tous les gens du Népal accoururent au caitya de Pucchâgra et y formèrent une assemblée. Et il leur enseigna le Svayambhû-Purana et la sainteté du Népal.

8. Dans le Népal est un étang, long et large de quatre kos; c'est la résidence du Nâga Karkotaka; on l'ap-

pelle Dhanàdaha.

9. Alors, sur le mont Jâta mâtrocea, un Bouddha du nom de Vipaçvi parut; l'éclat qu'il répandait de l'espace illuminait; il jeta dans cet étang une graine de lotus mystiquement consacrée. « Plus tard, déclara-t-il, dans les temps à venir, Svayambhû naîtra spontanêment en cet étang; à cette époque-là, la montagne s'appellera Jata mátrocca.

10. Et ensuite le saint du nom de Cikhin, entouré de moines, médita sur le mont appelé Dhyana mátrocca; il rendit les honneurs réguliers à Svayambhů, le visita. pénétra dans l'eau pen profonde, toucha la tige du

lotus et s'évanouit dans ses rayons.

11. Et ensuite le saint du nom de Viçvabhû séjourna sur le mont Phullocca et répandit sur Syayambhů qui était tout lumière cent mille pots d'herbe durva, le visita, en fit le tour par la droite.

12. La déesse Vasundharà qui réside sur le mont Phullocca fit couler, par sa puissance, la rivière Prabhavatt

et la rivière Godàvart et la Godàvart dhârà.

13. Le Bodhisattva Mañjuçri demeurait en Mahâcîna, sur le mont aux Cinq-Sommets (Pancaçirsa); il a un visage unique, la couleur du safran et quatre bras qui portent le glaive, la flèche, le livre, l'arc. Plongé dans la contemplation qui porte le nom de Revue-du-monde (Loka-sandarçana), il s'apercut de la naissance de Svayambhů. Je vais aller voir Svayambhů, se dit-il; en

- compagnie de Varadà et Mokṣadà, ses divines épouses, il se dirigea sur le Népal.
- 14. Il atteignit le bord de l'étang; puis, de montagne à montagne, de bord à bord, il fit trois fois le tour par la droite, visita Svayambhů.
- 15. Alors, installé sur la droite de l'étang, sur le mont Kâpoţala, il fendit la montagne avec son glaive Candrahâsa, et ouvrit passage à l'eau. Partout où s'élevait un obstacle, il le trancha; et l'eau libre de couler joignit le Gange, joignit la mer et la sanctifia.
- 46. Alors Karkoţaka avec son entourage s'écria: Je ne peux pourtant pas partir avec l'eau! et bien vite, bien vite, il alla trouver Maōjuçri tout en retenant les Nâgas, et il lui fit tout savoir. Les Nâgas criaient: Que faire? sans eau, le Nâga perd tout! si nous n'avons plus de demeure, comment rester?
- 17-18. Alors Mañjuçrî fit voir la tige de lotus de Svayambhû qui venait de Gubyeçvarî. Puis il prit toutes les richesses qui se trouvaient dans l'eau sur le mont Sâhmyangu, les jeta dans l'étang de Dhanâhrada, et il y installa Karkoţaka en lui donnant trois poignées d'eau. De là date le nom fameux de Dhanâdaha. C'est au mois de mârgaçîrşa, quinzaine claîre, neuvième tithi que la déesse Gubyeçvarî Khagânanâ se manifesta.
- 19. Elle a la couleur du safran, nenf visages, trois yeux par face, dix-huit bras; ses deux premiers bras tiennent le bindu et le pâtra; les seconds, le tambour et la massue; les troisièmes, l'épée et le bouclier; les quatrièmes, la flèche et le carquois; les cinquièmes, le disque et la masse; les sixièmes, le croc...; les septièmes, la foudre et le nœud; les buitièmes, le trident et le pilon; les neuvièmes font le geste de faveur et de sécurité. Elle porte un diadème resplendissant

de tontes sortes de pierreries et fait d'er; elle a aux oreilles des pendants de pierreries. Sa tunique est bigarrée; son collier est fait de crânes; son corps brille de flamme; elle est sur le dos d'un lion; dans la posture dite pratyàlidha.

20. Alors Mañjuçri fonda la ville de Mañjupaltana, et il sacra roi de cette ville un roi du nom de Dharmâkara, en lui disant : Garde tes sujets et lon royaume selon

la loi.

 Le roi Dharmàkara adora Svayambhû qui se manifeste dans la flamme, et Guhyeçvarî qui se manifeste dans l'eau.

22. Mañjuçri, après avoir fait entendre l'avenir à Dharmâkara et aux moines et aux disciples, disparut à la porte orientale de Svayambhů. Les moines élevèrent là un caitya dédié à Mañjuçri; c'est ce qu'on appelle

le Mañjuerl caitya.

23. Et ensuite, dans la ville de Ksamavati, dans le couvent de Kşamâkara, le saint Krakutsanda était dans une salle, où il enseignait la bonne Loi au roi de Saketa, Dharmapâla, au brahmane Gunadhvaja, au kṣatriya Abhayamdada et à d'autres. Or le saint, le maître, Krakucchanda voulait, pour le bien du monde, propager la bonne Loi à travers les pays. Accompagné de troupes de moines, répandant partout la bénédiction et la clarté, le maître allait parfout enseignant la Loi. Que tous ceux, disait-il, qui, dans le cycle des transmigrations, aspirent à la béatitude, quittent le le monde et suivent la règle de Boudha! Ainsi instruits par le prince des sages, ô prince des hommes! les auditeurs, nobles créatures, désirèrent entrer en religion. Et alors Gunadhvaja et d'antres brahmanes, au nombre de quatre cents, et Abhayamdada et d'antres Kşatriyas an nombre de trois cents, et d'autres

nobles créatures, Vaiçyas et Çūdras, l'esprit rasséréné par la foi, désirèrent entrer en religion. Si vous vou-lez, leur dit-il, entrer en religion dans la Loi des Sugatas, pratiquez les rites de l'entrée en religion selon les Sugatas. Sur ces paroles, il leur toucha la tête avec sa main et il les introduisit solennellement dans la Loi des Saugatas. Alors, laissant tomber leurs cheveux, vêtus de haillons rougeâtres, portant le bâton et la sébile, ils devinrent tous moines.

 Pour leur donner l'onction, le Bouddha Krakucchanda monta sur le mont Çankha, et de sa parole naquit une eau toute pure (la Vâgvati).

25. La moitié de leur chevelure rasée resta sur la roche; l'autre moitié, jetée, donna naissance à la rivière Keçàvatt. Il se servit de cette eau pour leur donner l'onction.

 Dans la ville de Sâketa, il y avait le roi Brahmadatta; son ministre s'appelait Subâhu; l'épouse royale, Kântimatt; le chapelain, Brahmaratha.

27. Or la reine Kântimati sortit de sa maison pour aller dans la forêt. Comme Kântimati était devenue enceinte, on donna cent-vingt mesures d'or en aumônes. Kântimati restait dans sa maison, avec son amie qui la soignait.

28. Brahmadatta obtint miraculeusement, de l'eau qui avait lavé le prince Manicuda et sa pierrerie (mani), une quantité d'or qu'il distribua aux panvres. Des Gandharvas apportèrent au prince Manicuda une guirlande de fleurs merveilleuses. Manicuda apprit à liré et à écrire.

 Manicuda avait reçu du roi Brahmadatta un éléphant nommé Bhadragiri et un cheval nommé Âjaneya qui assuraient tous les succès; il n'hésita pas cependant à les donner. 30. Un rși du nom de Bhavabhûti demeurait dans l'Himàlaya; il y trouva sur un lotus une fillette qui venait d'y naître et qu'il appela Padmâvati. Le rsi Bhavabhûti, pour amener un mariage, parlait à Padmâvati des mérites de Manicuda : Il est énergique, vertueux, savant, riche, Épouse-le. - Soit, répondit-elle.

31-34. Alors le rsi s'en va seul trouver Manicuda et lui expose sa demande : Tu aimes à donner, tu es puissant. Eh bien! je te demande quelque chose, donne-le moi. Et alors il lui parle de Padmàvati. Alors il fait amener Padmâvalî par le rşi Vâlhika, et, dans la ville de Sâketa, elle est remise par lui entre les mains de la reine-mère Kantimatt. Et celle-ci, à son tour, la remet à son fils Manichda.

35. Le mariage est célébré selon les rites.

36. Ensuite, montés sur un char que traine un cheval, Manicuda, Padmāvali, Rayanavali, le rsi Vāhlika partent pour la ville de Sáketa. La ville entière est en fête.

- 37-38. Alors le roi Brahmadatta, entouré de son chapelain et de ses ministres, fait sacrer roi son fils Manicuda. Bientôt Padmavatt devient enceinte; le terme venu, elle met au monde un fils, le prince Padmottara. Ses amies la soignent. Puis les deux époux royaux, Brahmadatta et Kantimatt, se retirent comme ermites dans une forêt.
- 39. Manicada devenu roi fait observer les saintes pratiques de l'Astami dans sa capitale et lout son royaume; il fait élever une salle de charité et distribue des aumônes,
- il gouverne selon la justice. En compagnie de Padmàvall et de Rayanavati, il honore les Pratyekabaddhas et la communauté des moines. A ce moment-là, les quatre dieux, inspecteurs du monde, passent dans l'air au-dessus du palais et se sentent empêchés d'aller plus loin.

- 40-41. Tous les quatre : Brahma, Rudra, Visnu, Yama, vont en faire rapport à Çakra. Çakra leur dit : C'est la force de son acétisme qui vous empêche de passer plus loin. Dans ce temps-là, le roi Manicuda appelle son chapelain Brahmaratha et lui dit de préparer le sacrifice Nirargada. Çakra se transforme en Râkṣasa et sort de l'antel sous cet aspect; il dévore la chair et le sang de Manicuda; puis, le sacrifice une fois achevé, il guérit ses blessures.
- Alors le roi Manicuda cède au rși Bhavabhûti le fruit méritoire du sacrifice qu'il a offert.
- 43-44. Un jour le roi Duhprasaha envoie un messager à Manicuda pour lui réclamer l'éléphant Bhadragiri. Et si je ne le donne pas? Si tu ne le donnes pas, nous ferons la guerre. Allons! qu'on s'équipe! Et l'armée de Duhprasaha investit la ville de Sâketa.
- 45-46. Le rși Vâlhîka vient demander à Manicuda de lui faire don du prince Padmottara et de la reine Padmăvatî pour payer ses honoraires à son maître le rși Mârica. Manicuda lui accorde tout ce qu'il demande. Plus tard Manicuda se rendit à l'ermitage de Mârica, sollicita et obtint la restitution du prince et de la reine qu'il ramena dans son palais, et il fit sacrer Padmottara.
- Padmottara une fois sacré roi, le roi Duhprasaha lui livra une grande bataille, où périrent beaucoup des soldats de Duhprasaha.
- 48. Quelque temps après, Manicuda eut un entretien avec le rsi Gautama. O roi, dit le rsi, pourquoi demeures-tu dans la forêt ici? — C'est que je cherche à obtenir la bodhi! Le rsi Gautama dit: Comment arriver à la Bodhi? Où preudre un bain? A qui rendre un culte?
- 49-50. Maṇicada émit alors les neuf Ma qui sont : 1° le mont Maṇicada ; 2° l'étang Maṇitadaga ; 3° le Maṇicai-

tya; 4° la Maṇiyoginî; 5° le Maṇinàga; 6° la Maṇidhàrà; 7° le Mahâkâla; 8° le Maṇilinga; la Maṇirohint.

- 51-52. Une fois Indra, métamorphosé en brahmane, vint demander à Maṇicûḍa la pierrerie de son crâne. Maṇicûḍa lui répondit : Enlève-la toi-même; et il s'inclina pour laisser prendre la pierrerie. Il fant la laver, dit-il, pour la prendre ; ainsi son éclat prit la forme du Crivatsa et pénétra dans le linga nommée Maṇilingeçvara. Aussitôt la pierrerie enlevée, elle reparut. Indra et les dieux, et Bhavabhûti et Gautama les ṛṣis, sont au comble de la surprise. De la blessure le sang qui s'échappe forme une rivière.
- 53. Tout le monde s'en retourne à Sàketa,
- 54. Padmottara est sacré roi; Manicuda se retire avec Padmàvati dans la forêt; tous deux se livrent à l'ascétisme. Par la puissance de leurs austérités, Manicuda et Padmàvati demeurent dans le monde Dharmameghà,
- 55. Un jour le roi du Pañcâla, Vṛṣakarṇa, a une discussion avec son fils Gokarṇa; il le chasse du palais. Gokarṇa va s'établir en ascète au bord de la Vagmati.
- 56. Une fois Gokarna s'en va à la localité de Gokarna faire des offrandes funéraires; par là il tire de l'enfer le roi Vṛṣakarṇa. . . . Le prince Gokarṇa, très affligé, voit dans un nuage Padmapāṇi Lokeçvara résidant à Sukhāvatī qui causait avec Gaganagañja et qui lui disait : Hé! Gaganagañja Bodhisattva! va-t-en en Pañcâla, prends-y Gokarṇa le prince, et reviens. . . .
  - A cet ordre d'Arya Avalokiteçvara, le Bodhisattva Gaganagañja monte sur un liou, va prendre Gokarna le prince en Pañcâla, et retourne à Sukhâvatt. C'est le fameux linga de Gokarna. Or, une fois, quand Vṛṣakarna était parti dans l'autre monde, son chapelain, ses ministres, son peuple tinrent conseil, et ils sacrè-

rent roi Gokarna. Et Gokarna gouverna selon la justice le pays de Pañcâla.

57. Dans la suite des temps, un Nâgarâja du nom de Kulika irrité jura de remplir d'eau tout le Nêpal; alors, à partir de la rivière Kauçikî, tous les Nâgas sortirent du Nâgaloka, arrivèrent au Népal et l'inondèrent. Les créatures se mirent à pousser des gémissements. Ârya Avalokiteçvara qui réside à Sukhâvatî envoya Samantabhadra, qui enfonça dans le corps de Kulika le fameux liúga de Kîleçvara; c'est le mont Cârugiri.

58. Un Acârya de Mañjupura, nommé Sarvapâda, possédait les six magies; l'orgueil l'incita à la colère, et il battit ses serviteurs; ensuite, effrayé de lui-même, atteint de folie, il se mit à errer en prenant avec lui un pot de terre; arrivé an bord de la Vâgmall, il y installa son pot, commença des opérations magiques. Avalokiteçvara envoya alors le Bodhisattva Vajrapâni. C'est là l'origine du Kumbheçvara. Érection du caitya.

59-60. Un sage du pays de Pâncâla, Buddhipâda, avait un fils, Mañjugarta, qui était complètement idiot. Buddhipâda, se reconnaissant incapable de l'instruire, l'envoya au Népal adorer Mañjuçri. Arrivé au mont du Sud, îl y rêncontra une jolie fille qui gardait une plantation de cannes à sucre, et s'amusa avec elle. Il semblait à jamais perdu; mais le dieu Mañjuçri pris de pitié accourut vers Mañjugarta; il lui toucha la tête avec sa main en lui disant: Deviens sage! Et par l'effet de cette bénédiction Mañjugarta devint poète, et se mit à chanter un hymne devant Mañjuçri. De fâ le fameux liñga de Mañjugarteçvara.

61. Un maître d'Odiyana, installé sur le mont Gaganakṣepa, sollicite les faveurs de la Vache d'abondance; il fait un sacrifice où il lui offre du poisson et de la viande. La Vache lui donne son lait merveilleux; il s'en sert pour faire une oblation. Alors la vogint Gaganăkṣepā lui accorde une faveur. C'est l'origine du fameux linga Phaṇikeçvara. Le Bodhisattva Sarvanivaraṇaviṣkambin sous forme de poisson.

- 62. Le même maltre d'Odiyâna, pour constater le pouvoir des huit forces magiques, s'installe au bord de la Vâgmafi, assis sur une peau d'éléphant et commence ses enchantements. Ganeça, qui était venu s'amuser dans les eaux de la Vâgmafi, s'irrite de voir un magicien assis sur une peau d'éléphant; il appelle à son aide les Pûţanas et les Kaṭapûṭanas, et lui jette le mauvais sort. Alors le maître d'Odiyâna appelle à son secours Saḍakṣari; celle-ci amène les Daçakrodhas, et Ganeça se laisse adoucir. Alors le Lokeçvara, Ânanda, etc., fondent sur le mont Kacchapa le fameux linga de Gandheçvara.
- Après cela, un autre jour, le maître d'Odivâna, étant 63. passé du bord de la Vagmati dans le voisinage de Svayambhů, v sonne de la conque ; il pose sa conque au lieu dit Vikramasthala, et entre dans une méditation magique. Alors Arya Avalokitecvara qui réside à Sukhavati, appelle le Bodhisattva Khagarbha, et lui dit : Ohé! Bodhisattva Khagarbha! va-t-en au lieu dit Vikramasthala! Tu y verras le maître d'Odivana en extase magique; veille sur lui en installant un emblème en forme de conque. Installe le linga qui sera fameux comme le Vikrameçvara. A cet ordre, Khagarbha Bodhisaltva monte sur un lion et s'en va au Vikramasthala. Au même moment Garada se trouve pris dans les nœuds d'un nàga ; il appelle aussitôt par la pensée Vison qui accourt et le délivre des nœuds du năga. C'était le moment où le Bodhisaltva Khagarbha venait d'arriver. Ah! dit Visnu, quelle chance! que je suis heureux de te voir! Et il lui rend hom-

mage, el lourne respectueusement à sa droite. C'est toi qui m'enseignes la Bonne Loi! monte sur mon épaule. C'est là l'origine du fameux Harihariharivàhana.

64. Parameçvara et Pârvatt s'entreliennent au confluent de la Vâgmatt et de la Manimatt; ils y pratiquent la pénitence; par la force de sa pénitence, Guhyeçvart satisfaite leur accorde une faveur du haut du ciel.

65-66. Un beau jour, un berger parti à la recherche d'une vache, allait de montagne en montagne. Il voit un arbre lintint, et veut grimper sur l'arbre pour manger un fruit; mais il tombe sur le sol. Un singe nommé Kapiràja voit sa chute, accourt, et le prend sur ses épaules. Le berger en retour tue le singe d'un coup de pierre; en punition de sa faute, il attrape la lèpre; il n'est plus que pus, sang caillé, puanteur. Sa femme, ses parents le chassent de la maison. Il erre en vagabond. Le roi du Pàñcala, Vṛṣakarṇa, le rencontre; il lui fournit une monture, de l'argent, et l'engage à s'en aller faire pénitence au contluent de la Vagmatt et de la Maṇimatt. Le berger y reste douze ans; ensuite il meurt, et va tout droit au paradis.

67. Dans la ville de Bandhumatt demeurait le riche marchiand Varna; sa femme, Varnalakşmî devint enceinte et mit au monde un enfant. Le marchand Varna partit au pays des joyaux avec cinq cents marchands.

68. Varnalaksmî, restée à la maison, remit à son enfant une écuelle de bois et l'envoya demander à manger; les gens lui cassèrent son écuelle et le renvoyèrent avec des insultes, tant il était laid. Le pauvre disgracié se mit à faire pénitence au tirtha, et par la force de sa pénitence, le voilà qui devient admirablement beau. Son père, qui l'avait cherché partout sans le rencontrer, le trouve au tirtha et le ramène en ville. Justement dans le pays, il n'y avait pas de roi, et les ministres avaient convoqué le peuple pour délibérer.

- 69-71. A ce moment même, le beau jeune homme arrive; on l'installe sur le dos d'un éléphant et on décide de le sacrer roi. A l'heure favorable indiquée par les astrologues, il reçoit l'onction royale. Il règne sous le nom de Mahâ Sundara, pratique la justice, et vit heureux.
- 72. Un roi passe ses journées à tuer sans raison les pauvres gazelles. Plus tard, dans une autre existence, il est gazelle, et sous cette forme il est tué au tirtha par un chasseur.
- 73. Puis encore, dans une autre existence, la gazelle est un tigre, le chasseur un sanglier; tous les deux se rencontrent au Manoratha tirtha; le tigre reçoit un coup de bontoir du sanglier, il en meurt; le sanglier meurt aussi. Tous les deux, pour être morts au tirtha, vont tout droit au ciel.
- 74. Et ensuite, dans le pays de Pañcâla, il y avait un savant du nom de Vajrapâda; il connaissait à fond l'astrologie, la médecine, la dialectique, et toutes les sciences en général. Et pourtant il n'arrivait pas à se faire une réputation. Il se demandait comment faire pour y arriver. Il s'en alla au confluent de la Keçâvatt et de la Bhadranadi, où est le Nirmala tirtha; il y prit un bain, apporta journellement des feuilles d'açvattha, pratiqua la pénitence dans le cimetière. Une Vidyâdhari le prit en faveur, vint le visiter tous les jours, et il arriva à la gloire.
- 75. Dans le village de Vâsavagrâma, il y avait un gros personnage appelé Sena, qui était riche comme Kuvera. Pourtant, par l'effet de ses fautes, il cultivait la terre. Il avait un fils nommé Koţikarņa qui lui disait tous les jours : ne laboure pas la terre! Mais il n'en avait

cure, et continuait à travailler la terre. Le père dit au jeune homme : Mets-toi donc au commerce et tâche de gagner des mille et des cent. Et il envoya son fils trafiquer. Koţikarņa le marchand alla trouver sa mère et lui dit : Ma mère, je m'en vais trafiquer. Répondsmoi. Elle ne répondit pas. Il lui adressa alors des paroles violentes.

- 76. Il se mit en route avec une voiture et un âne. Ses compagnons partirent avec lui. Mais au retour, en punition d'avoir insulté sa mère, il perdit sa caravane et resta seul.
- 77. Il arriva à une ville de fer et demanda trois fois de l'eau aux gardiens de la porte; mais on ne lui en donna pas. Furieux, il entra dans la ville et rencentra cinq cents Pretas qui lui demandèrent de l'eau. Il se sauva.
- 78. Et il arriva dans une seconde ville de fer, et il demanda deux fois et cinq fois de l'ean; mais les gardes des portes ne l'écoutèrent même pas. Furieux, il entra dans la ville, et rencontra quinze Pretas qui lui dirent: Depuis douze ans nous n'avons même pas entendu le nom de l'ean! Nous brûlons de soif! Donne-nous de l'eau! Et il se sauva. Et ensuite, le soir venu, quatre Apsaras, montées sur un char céleste, arrivèrent. Le garde de la porte s'amusa avec elles toute la nuit, puis au lever du soleil elles firent descendre du char quatre chiens, et le leur donnèrent à manger. Koţikarņa resta immobile à regarder.
- 79. Bevenu de l'autre monde, Koţikarna le marchand arriva tout près de Vâsavagrâma. Il vit un temple, et tourna respectueusement à sa droite. Il vit quelque chose d'écrit: il regarda: Et c'était son nom! Il se prit à réfléchir et se dit: Je vais entrer en religion. Et il alla trouver le bhikṣu Kātyâyana.
- 80. Sur l'ordre du bhikşu Kâtyâyana, il rentra dans sa

ville natale, publia ce qu'il avait vu dans l'autre monde, se baigna au Cintâmaņi tīrtha, fit les offrandes funéraires, entendit la voix de son père et de sa mère, pratiqua la pénitence au Cintámani tirtha, devint bliksu et obtint la délivrance. Le Cintàmani tirtha est au confluent de la Vâgmati et de la Keçàvati.

 Le Dailya Dânâsura ayant pillé trésors et joyaux du monde des Nâgas les emporta au courant d'une rivière. C'est l'origine de la rivière Ratnàvati. Son confluent avec la Vâgmati forme le Pramoda tirtha.

(Ensuite vient la bande inférieure, sans divisions marquées :) Le firtha Sulaksana, au confluent de la Cârumati et de la Vágmati. Un homme qui n'a pas les bonnes marques les obtient, s'il y fait pénitence.

Une fille de Daitya, par l'effet de la colère d'un Daitya et par désir d'avoir un fils, pratiqua la pénitence au bord de la Vågmati. La déesse Vasundharå, satisfaite, se manifesta devant elle. C'est l'origine de la Prabhâvatt. Son confluent avec la Vágmati est le Java tirtha.

Par la vertu du Jaya tictha, le Daitya Bala obtint l'empire des trois mondes; il obtint l'éléphant Airàvata pour mon-Ince.

Pais viennent des noms de Urthas :

Análinga tírtha — Manicila — Godávari — Nadikostha — Mátá — Matsyamokha — Nuti — Navalinga — Agastya — Kágeçvara — Tecápa — Vágiçvara — Tárá — Árvatárá — Káli — Ananta — Anantanága — Sahasra sundari - Agastya - Kapotala.

Sur le mont Kâpotala, le Compatissant (Karunamaya) et deux Nagus.

Viennent ensuite les huit Çmaçânas du Népal avec leurs divinités :

 Asitānga Bhairava, Brahmāyani, Kacchapapāda. Le Candograemacána.

- Krodha Bhairava, Kaumari, Çavarapâda. Le Gahvaracmaçâna.
- Ruru Bhairava, Indrâyaŋî, Virûpâkṣapāda. Le Jvâlâṃkulaçmaçāna.
- Kapala Bhairava, Varahi, Varuna Naga, Kṛkalasapada.
   Le Kalankaemacana.
- Unmatta Bhairava, Vaispavi, Carpatipâda. Le Ghorândhakaçmaçâna.
- Samhara Bhairava, Câmundâ. Le Lakşmîvarnaçmaçâna.
- Çukra Bhairava, Mâheçvarî, Nâgaripâda. Le Kilakilaçmaçâna.
- Bhīṣaṇa Bhairava, Mahâlakṣmî, Kukkuripāda, L'Aṭṭāṭṭahāsaçmaçāna.

Kanakamuni dans le Çobbitârâma vihâra. Sou caitya avec des adorateurs.

A Bénarès, dans le grand couvent de Vikramaçila, Dharmaçrî mitra commente à ses auditeurs la Nămasamgîti; mais il ne peut arriver à interpréter les Douze syllabes. Il s'en va alors voir Mañjueri sur le mont Pañcaeirsa dans le Mahâcîna. Quand j'aurai, dit-il, obtenu de lui l'interprétation des Douze syllabes, je reviendrai. Il part donc pour se rendre au mont Pañcacirsa, arrive au Népal. Mañjuert, pris de compassion, y vient au-devant de lui en labourant avec un lion et un tigre. Dharmaçri mitra le regarde et lui demande : Quelle distance d'ici à la montagne de Mahâcîna? Le paysan lui répond : Il est trop tard pour partir ce soir, la nuit vient. Reste chez moi, je te montrerai le chemin. Il l'emmène chez lui, l'instruit tout au long, lui donne à manger les cinq mets ambrosiaques. Dharmacrt mitra se dit : On ne domestique pas les tigres et les lions. C'est ici quelque saint personnage! Et il s'endort sur son siège. Le paysan s'était retiré dans sa chambre à coucher : tout d'un coup une voix se fait entendre : : Manjuçri, mon seigneur.

qui donc est arrivé ici? et pourquoi? Manjuert répond : Varadà, ma chérie, c'est Dharmaçri mitra du monastère de de Vikramaçila; il a pu interpréter la Năma Samgiti; mais il ne sait pas le commentaire des Douze syllabes. Varadà reprend : Comment peut-on connaître le commentaire des Douze syllabes? Récite-le moi. Manjueri le lui récite. Dharmaçrî milra entend tout, prosterné devant la porte. Le matin, Varadà et Moksadà viennent pour ouvrir la porte; en voyant là Dharmaçri mitra, elles sont prises de peur et rentrent. Alors Manjueri arrive : Lève-toi, lui dit-il. Il le prend par la main, le relève, lui donne l'onction du Vajra, et lui enseigne le commentaire des Douze syllabes. Dharmaçrî mitra se prosterne aux pieds de son maître. Je ne peux pas, lui dit-il, è mon maître, te payer les honoraires convenables. Aie pilié de moi! viens me voir. Là-dessus Dharmaçri mitra retourne à Vikramaçila, y instruit les élèves. A ce moment Manjuçri se présente sous les traits d'un grand vieillard tenant un lotus; il entre dans le monastère. Dharmaçri mitra le voit, mais feint de ne pas le voir. La leçon finie, les auditeurs sortent. Dharmaçri mitra se dépêche d'aller saluer son mattre, mais celui-ci se retire sans le regarder. O mon mattre, pardonne-moi ma faute! s'écrie-t-il, et il tombe à ses pieds. Par l'effet de sa faute, ses yeux tombent. Le guru lui dit alors : A partir d'aujourd'hui, ton nom seça Jāānaçri mitra, el tu verras comme si tu avais des yeux. Puis il disparaît.

Ensuite c'est l'âcârya Çântaçri. L'âcârya avait recouvert d'une pierre la sainte manifestation de la lumière : il avait élevé par-dessus un caitya de briques, dressé un clocheton d'or, un bourrelet d'or, un parasol d'or. Il fait ensuite l'enchantement des Nâgas pour faire tomber la pluie en saison. Tous les Nâgas arrivent, sauf Karkoţaka. Alors Çântaçri l'âcârya appelle Guṇakâma deva et lui dit : Va au Dhauâhrada, appelle Karkoţaka et reviens! Et il remet à Guṇa-

kâma deva une poignée de grains blancs que Guṇakâma deva va docilement jeter dans le Dhanâhrada. Viens, Karkoṭaka! cric-t-il. Je suis trop difforme pour me présenter, répond Karkoṭaka. Guṇakâma deva le saisit par les cheveux, l'empoigne, et l'emmène. Et les troupes des dieux apparaissent partout pour la bénédiction.

### LA PROCESSION DE MATSYENDRA NATHA.

Notice explicative traduite du sanscrit.)

D'abord [en partant de la gauche] le caitya de Syayambhû, portant en avant l'image d'Aksobhya, et à sa droite celle de Vairocana. Par-dessus, le clocheton plaqué d'or; au-dessus encore, le parasol d'or. A droite et à gauche, deux temples des dieux.

Au-dessous, un temple de dieu, construit en briques et crépi.

A la gauche une maison toute décorée, avec trois fenêtres et des arceaux; à chacune des fenêtres une personne qui tient des offrandes religieuses pour les présenter.

A gauche, un temple de dieu à trois étages, chacun couvert de plagues d'or; à chaque toit une guirlande de sonnettes qui sonnent au vent; en haut un clocheton doré. En bas, le temple porte sur trois terrasses, et la porte est peinte en conlears vives.

A gauche, une grosse maison à trois étages; en bas, sur la terrasse, un homme et trois femmes; une porte un enfant; un jeune garçon est grimpé sur le mur pour regarder; au second étage, à une fenètre peinte, un homme joint les mains en adoration ; à droite et à ganche, des femmes dans la même attitude; au troisième étage, un homme, les mains jointes, regarde la procession d'Arya Avalokitegyara.

Puis une grande maison à trois étages; à chaque étage une fenêtre en bois ouvragé et peint, avec un personnage qui regarde; tous ont les mains jointes; des personnages regardent aussi par-dessus le mur de cloture.

Procession d'Arva Avalokilecvara appelée Bug-vat. A

droite et à gauche de la divinité, deux vieillards debout. En dehors de la chapelle, le représentant du roi, son porteémouchoir; au-dessous, deux gardes du corps; en avant, deux upâdhyâyas; à droite et à gauche, deux tailleurs de bois (Bărâhi). Deux à trois cents personnes tirent sur les cordes pour amener le char. En avant du char, des bannières, des lampes, des torches, des encensoirs, une cloche, des musiciens qui jouent toutes sortes d'instruments, tambours, tambourins, timbales, cymbales, trompettes. Partout des spectateurs, montés sur des éléphants. Au fond des marchands et des marchandes de bétel, d'arec, etc.

Une jolie maison, une maison à trois étages, avec des

fenêtres, des balcons, des piliers décorés.

Un temple de déesse à trois étages, très joli.

Une maison pittoresque, aux fenêtres ouvragées.

Une maison à trois étages, peinte en couleurs, avec des fenêtres et des balcons décorés.

Une dharmaçâlâ á deux étages, très jolie.

Un peu partout, des gens venus des villages d'alentour, en costume de fête pour voir la procession à Lalita-pattana, et qui s'en retournent ensuite.

### APPENDICE

I

### LE NÉPAL DANS LE VINAYA DES MULA SARVASTIVADINS

l'ai déjà cité dans mon second volume, à la page 63, un passage du Mûla Sarvâstivâda Vinaya Samgraha, de Jinamitra, où le Népal est mentionné. J'ai retrouvé depuis, dans le texte même du Vinaya, le passage correspondant; il se rencontre dans la liste des naihsargika (correspondant aux nissaggiya pali). Le seizième — qui correspond au seizième de la liste palie, — a trait au transport délictueux de la laine. La même règle, au reste, se retrouve dans tous les Vinayas, à quelque école qu'ils appartiennent; mais le Vinaya des Mûla Sarvâstivâdins est le seul qui mentionne le Népal dans l'incident qui amène le Bouddha à promulguer ce çikşâpada. Je ne traduis ici de ce très long récit que la portion relative au Népal.

Mûtasarvâstivâdavinaya, chap. 21 (16° naihsargika), éd.

de Tōkyō, XVI, 8, p. 100b.

« Le Bouddha résidait à Cravastt, dans le Jetavana, le parc d'Anathapindika..... Les bhikşus, voyant une troupe d'hommes qui se dirigeait vers le Népal (Ni-po-lo), leur demandèrent : « Qui êtes-vous ? » Ils répondirent : « Nous nous dirigeons vers le Népal. » Les bhiksus leur dirent : « Nous désirons suivre le même chemin, » Les marchands dirent: « Vénérables, au Népal, le sol est tout pierreux ; c'est comme le dos d'un chameau. Vous ne devez pas sans donte vous réjouir d'y aller. » Les bhiksus répondirent : « Nous allons de compagnie pour essayer de ce pays, » -« Vénérables, s'il en est ainsi, vous pouvez venir avec nous. » Ils firent donc route avec les marchands, et à la fin ils arrivèrent à ce royaume. Les bhiksus n'y trouvèrent pas de plaisir. Dès le lendemain ils s'en allèrent au marché rejoindre les marchands et ils leur demandèrent : « Quand est-ce que vous voulez retourner dans votre pays? » Les marchands répondirent : « Pourquoi donc ? Est-ce que vous ne vous plaisez donc pas ici? » Les bhikşus répondirent: « Nous sommes des nouveau-venus, et aujourd'hui nous ne nous sentons pas bien. » Les marchands répondirent: « Tant que nous n'avons pas échangé nos marchandises, nous ne pouvons pas parler de retour. Nous avons des connaissances qui veulent retourner dans le Pays du Milieu (Madhyadeça). Nous n'avons qu'à les en prier, et ils feront route avec vous. » Les bhiksus dirent : « Parfait ! Bonne affaire! » Au Népal il y a deux espèces de marchandises à bon marché ; la laine et l'orpiment (? hiounghoang). Et alors les marchands avant acheté de la laine en grande quantité en chargèrent leurs chars et s'en allèrent. Et la troupe des bhiksus fit route avec eux... »

Une autre section du même Vinaya, le Carma-vastu, fournit aussi une mention du Népal.

Mülasarvastivadavinaya XVII, 4, p. 1115 col. 9.

« En ce temps-là le fils de roi Mal-né (Virudhaka), par l'effet de son affolement, massacra la race des Câkyas de Kapilavasta. Et alors, de la ville, les uns se retirèrent vers l'Ouest; d'autres se retirèrent dans le Népal. Ceux qui entrèrent au Népal étaient tous des parents de l'àyuşmal. Ananda. Et, plus tard, des marchands de Çrâvasti, ayant pris des marchandises, se dirigèrent vers le Népal. Les Cákyas avant vu les marchands leur demandèrent : « Nous souffrons maintenant mal de mort! L'ayuşmat Ananda, pourquoi ne vient-il pas voir où nous en sommes? » Les marchands y pensèrent tous, et ayant fini leurs affaires ils s'en retournèrent à Cravasti, et ils dirent à Ananda: « Les parents du Vénérable qui sont établis au Népal te font dire ceci. » Et le vénérable Ananda ayant entendu les paroles que lui rapportaient les marchands, en fut touché et affligé, et il s'en alla au royaume de Népal. Ce royaume est froid et neigeux. Ananda eut des crevasses aux mains el aux pieds. Et quand il revint à Cravasti les bhikşus l'ayant vu lui demandèrent : « O Ânanda! tu avais aupara vant les mains lisses et unies comme la langue. Pourquoi donc sont-elles rugueuses et crevassées? » Il répondit : a Au royaume de Népal, la terre est voisine de l'Himàlaya. Par suite du vent et de la neige, j'ai les pieds et les mains en cel état. » Ils lui demandèrent alors : « Tes parents, là-bas, comment soutiennent-ils la vie? » Il répondit : « Ils portent des pou-la (pula). » Ils lui demandèrent : « Et toi, pourquoi n'en portes-tu pas ? » Il répondit : « Le Bouddha n'a pas encore permis d'en porter. » Et alors les bhiksus allèrent interroger le Bouddha. Le Bouddha leur dit: a Dans les endroits froids et neigeux, on peut porter des pou-la1. n

<sup>4.</sup> Le mot pou-la se rencontre (sous la transcription fou-lo) dans le Chan-kien p'i-p'u-cha, traduction abregée du commentaire de Buddhaghosa sur le Suttavibhanga du Vinaya pali (éd. jap. XVII, 8, p. 89°, col. 20). Traitant des Sekhiya, l'anteur ajoute deux règles, « Elles manquent, dit-il, à l'original indien. « La première a trait aux stùpas. C'est que, quand le Bouddha etait dans le monde, il n'y avail pas encore de stùpas. Mais le Bouddha, quand il était dans le monde, a prescrit cette règle. Par suite de quoi on ne doit pas porter de sandales en entrant

Récemment j'ai fait état du second de ces textes, dans mon article sur les Eléments de Formation du Divyàvadâna (Toung-pao, 1907, p. 115), à propos de l'époque où le Vinaya de l'école Mûla-sarvâstivâda a pu être compilé. Je n'avais pas osé alors faire fond trop solidement sur cette donnée ; insérée à la fin d'une section du Vinaya, elle risquait de passer pour une addition tardive, introduite par des moines intéressés dans la rédaction traduite par Yitsing. Mais l'épisode relatif au transport de la laine ne peut prêter à de pareils soupçons; il fait corps avec une des prescriptions fondamentales ; il se rencontre au cœur même du volume qui constitue le Vinaya par excellence. Donc, tant qu'on n'aura pas signalé de document antérieur aux Guptas où se lira le nom du Népal, il sera permis de croire que le Vinaya en question n'a reçu sa rédaction définitive qu'après le me siècle. Je ne suis pas loin de croire que le travail a été exécuté au Népal même; un moine de la plaine n'aurait probablement pas admis volontiers que les gens de la montagne appartenaient à la famille

dans un stopa du Bouddha; il faut les prendre à la main si on entre dans un stupa du Bouddha. Et on ne doit pas porter de fou-lo en entrant dans un stupa du Bouddha; il faut prendre à la main ses fou-lo quand on entre dans un stopa du Bouddha. »

Yi-tsing mentionne les pu-la en rappelant cette règle dans son Nan-hai ki-kouci.... à la fin du chapitre u (Cf. Tarakusu, A Record of Buddhist practices, p. 22 el la note p. 218).

Le Yi-ts'ie king yin-yi de Hinen-hing, an chap. 17, commente le mot fou-la, « On dit encore fou-lo. La forme exacte est pou-lo. Cela signifie « des bottines courtes ».

Le terme sanscrit original pula se retrouve dans le Rudráyana avadána (Divyāvadāna XXXVII) qui est emprunté au Múla Sarvāstivāda Vinaya. Maha Katyayana, de retour d'une tournée dans le Nord-Ouest, arrive au bord de l'Indus. « Il observa : Rhagavat a dit que dans le Madhyadeça il ne faut pas porter de pula. Je m'en vais les donner (à la divinité du Nord qui demande une relique). Il les lui donna. Elle les installa sur un lieu élevé [le mot sthandita est traduit par hai choany tehen ti, " lieu élevé et découvert »] et éleva un mát (lai-tchi = yasji) appelé Pulayasji (pou-lo lai-tchi) ». C'est ainsi qu'il faut donc rétablir le texte, corrompa dans tous les manuscrits (Divyav., p. 584, I. 9 = jap. XVI, 9, 985, col. 49-20).

d'Ananda, au sang des Câkyas. Le choix du Vinaya des Mûla Sarvâstivâdins, introduit de préférence aux Vinayas des autres écoles dans la collection tibétaine, semble aussi attester la faveur spéciale dont ce Vinaya jonissait dans les régions himalayennes. En tout cas, les deux épisodes se rapportent à une époque où le Népal était mis en relations régulières avec la plaine par des échanges commerciaux.

H

#### UN ARTISTE NÉPALAIS A LA COUR DE KOUBILAI KHAN

Pendant mon séjour au Japon, le Rév. Akamatzu me fit cadeau d'un exemplaire du *Tsao-siang-tou-leang king* « Sûtra sur les proportions des statues ». Ce sûtra, publié en Chine par Yang Wen-hoei¹, il y a une trentaine d'années, est accompagné d'un commentaire intéressant et de planches importantes. Il représente la tradition introduite en Chine par un artiste népalais, *A-ni-ko*. La biographie de cet artiste a été conservée par les Annales des Yuan (chap. 203, fin) qui l'appellent *A-r-ni-ko* \*. Elle contribue à jeter un peu de lumière sur une période très obscure de l'histoire du Népal. Né en 1243 (par conséquent sous le règne désastreux d'Abhaya Malla; cf. II, p. 214 sq.), il

Sur ce personnage intéressant qui fut attaché à la légation de Londres, cf. Max Müller, introd. à l'édition du Sukhâvali vyûha (Ancedota oxonienzia, Aryan series, vol. I, part. II, p. x).

<sup>2.</sup> Cette biographie a été publiée et étudiée par le prêtre Banjin dans la revue japonaise Kokka, nº 164, janvier 4904. L'article, écrit en japonais, porte dans le sommaire en anglais, ce titre : « On A-ni-ka, a celebrated Nepaulese maker of Buddhist figures, and his Chinese pupil Lia Chengfeng, together with a reference on a sacred book showing the mesurements for the making of Buddhist images. »

quitta le Népal avant le règne d'Ananta Malia, pour aller travailler au Tibet avec une équipe de sculpteurs et de peintres religieux. Le récit des Annales n'indique pasexpressément que le Népal ait été vassal du Tibet à cette époque; mais il garantit tout au moins la persistance et l'importance des relations entre les deux pays dans la seconde moitié du xmº siècle, à cette époque particulièrement agitée et féconde où la dynastie mongole des Yuan dispute et arrache l'empire de la Chine aux derniers princes de la branche méridionale des Soung, où Koubîlai-khan réunit à sa cour des bouddhistes, des taoïstes, des chréliens nestoriens et romains, et des musulmans. A-r-ni-ko. qui arriva vers 1263 à la cour Mongole, n'y rencontra plus l'ambassadeur de Saint-Louis, le cordelier Rubruquis, qui y avait séjourné entre 1253 et 1254, mais il y retrouva des représentants de toutes les grandes confessions du monde; il put même y condover un glorieux représentant de l'Europe, Marco Polo. La biographie d'A-r-ni-ko introduit un fait nouveau dans l'histoire du bouddhisme népalais ; la constatation formelle des relations régulières entre le Népal et le Tibet, sous les auspices de Phags-pa, au début de la carrière de ce moine illustre, implique que le Népal ne resta pas étranger au mouvement puissant qui créa et organisa le Lamaïsme; on ne peut plus (comme je l'ai fait à tort, sup. I, p. 167) isoler le Népal du Tibet dans le cours du xm° siècle.

Enfin le rôle considérable attribué, par le témoignage même des Annales, à l'influence d'un artiste népalais sur l'art en Chine rend plus vraisemblable encore l'hypothèsé que j'ai présentée sur l'origine népalaise du style « pagode » en Chine et au Japon (II, 11 sq.). Le Népal a pu donner au bouddhisme chinois des modèles d'architecture et des architectes avant de lui fournir, avec un sculpteur de génie, un canon de proportions nouveau.

# Annales des Yuan, chap. 203, fin.

a A-r-ni-ko était originaire du Népal. Les gens de ce royaume le nomment Pa-le-pou. Tout jeune, il montra une intelligence éveillée bien au delà des enfants ordinaires. Un peu plus grand, il pouvait réciter par cœur les textes bouddhiques, et au bout d'un an il en saisissait tout le sens. Parmi ses condisciples, il y en avait un qui était dessinateur, peintre, modeleur, décorateur, et qui récitait le Canon des Proportions. Dès qu'il l'eut entendu une fois, A-r-ni-ko fut en état de le répéter. Devenu plus grand, il excella lui-même à dessiner, modeler et fondre en métal les images. La première année Tchong-t'ong (1260 J.-C.), ordre fut donné au Maître de l'Empereur (Ti-che) Pa-Kose-pa ('Phags-pa) d'élever an Tibet une pagode en or; cent artistes choisis au Népal devaient aller exécuter le travail. On en trouva quatre-vingts; il fallait un chef d'équipe, mais on n'en trouvait pas pour conduire cette troupe. A-r-ni-ko, qui avait alors dix-sept ans, demanda à partir. On lui fit des difficultés à cause de son âge; mais il répondit : « Je suis jeune, mais mon esprit ne l'est pas, » On le laissa donc partir. Le Maître de l'Empereur, à le voir, s'émerveilla ; il le chargea de surveiller le travail. L'an suivant, la pagode était achevée ; A-r-ni-ko demanda la permission de s'en retourner. Le Mattre de l'Empereur le pressa d'aller se présenter à la cour impériale ; de plus, il lui donna la tonsure et l'ordination et l'accepta comme disciple. A la suite du Maître de l'Empereur, A-r-ni-ko alla donc se présenter à la cour. L'Empereur, l'ayant observé longuement, l'interrogea : « Vous arrivez dans un grand royaume. N'éprouvez-vous pas de frayeur? » Il répondit : « Votre Majesté traite comme des fils les dix mille pays.

Un fils, en arrivant devant son père, quelle raison aurait-il de craindre? » L'Empereur Ini demanda encore : « Pourquoi venez-vous? » Il répondit : « Ma patrie est dans les pays d'Occident ; j'ai regu du souverain l'ordre de faire un stupa au Tibet. En deux aus j'ai exécuté cet ordre. Labas j'ai vu les désordres de la guerre, le peuple incapable de soutenir sa vie. Souhaitant que Votre Majesté établisse la paix, sans compter la longueur de la distance, pour le bonheur des êtres, je suis venu ici. » Il lui demanda: « Qu'est-ce que vous savez faire? » Il répondit; « Je sais assez bien, et d'inspiration, dessiner, modeler, fondre en métal. » L'Empereur ordonna de prendre dans le palais une stalue de cuivre pour l'acupuncture et le cautère du Ming-l'ang, et la lui montrant, il lui dit : « Voici une statue qui a été présentée à l'occasion de l'ambassade du Nganfou Wang tsi chez les Soung; elle a souffert du temps, et il n'y a personne qui puisse la remettre en étal. Vous, sauriez-vous la remettre à neuf? » Il répondit : « Votre sujet n'en a pas la pratique; cependant, je demande à essayer. » La deuxième année Tche-yuan (1265 J.-C.) la statue, toute neuve, élait achevée; les ouvertures, les pleins, les veines, les canaux, rien n'y manquait. Les artistes en métal furent émerveillés de son talent surnaturel ; il n'y en avait aucun qui ne se sentit honteux et humilié. Dans tous les monastères des deux capitales, la plupart des statues sont sorties de sa main : une Roue de la Loi en fer avec les Sept Joyaux ; quand l'Empereur se déplaçait, on la faisait passer devant pour ouvrir la route, - aussi les portraits des divers Empereurs, qu'il fit sur tissu de soie ; nucune peinture ne pouvait atteindre à cette perfection. La dixième année Tche-yuan (1274 J.-C.) on lui donna pour la première fois l'autorité suprême sur tous les artistes en métal. avec le sceau d'argent marqué du tigre. La quinzième année (1279 J.-C.) un décret lui prescrivit de revenir à

son ancienne tenue [de laïque]; il reçut alors les charges de koan-tou-ta-fou, ta-seu-t'ou, contrôleur de la cour des manufactures impériales; il jouit de faveurs et de cadeaux incomparables. Après sa mort, il fut pourvu des titres posthumes de t'ai-che, k'ai-fou-yi-t'ony-san-se, duc du royaume de Leang, chang-tchou-kouo, et du nom posthume de Min-hoei (Intelligence Prompte).

#### 111

#### A PROPOS DES SYMBOLES SUR LE FRONTON DES STÈLES

J'ai pris soin d'indiquer, chaque fois que je l'ai pu, le dessin qui orne le fronton des stèles étudiées. Bhagvanlal avait fait de même : Bendall a malheureusement négligé ce détail. Il est probable que ces ornements n'avaient pas seulement une valeur décorative : ils avaient une valeur d'expression positive aussi nette que nos emblèmes. Le Vinaya des Mûla Sarvâstivâdins nous permet de le constater avec assurance pour un d'entre-eux. L'inscription nº 6 de Bhagvanlal porte au fronton la roue de la loi entre deux antilopes; c'est une charte octroyée par Ameuvarman, mais il n'en subsiste guère que le formulaire ; la tradition la met toutefois en rapport avec la yâtrâ de Matsyendra dâtha. Je n'ai pas retrouvé ce motif sur d'autres stèles ; mais la plupart portent un motif très analogue : la roue (cakra) entre deux conques (cankha). La roue avec les deux antilopes accotées se retrouve sur plusieurs sceaux de couvent découverts à Kasia et publiés récemment par M. Vogel (Some seals from Kasia dans le Journ. Roy. As. Soc.,

1907, p. 365; l'un, des environs de l'an 600, porte *çrī* bandhanamahāvihāre aryabhikṣusaṃghasya; un antre, d'environ 750, *çrī mahāparinirvāṇamahāvihārīyāryabhikṣusaṃghasya*. Le Vinaya des Múla Sarvàstivàdins prescrit justement l'emploi de ce sceau (Kṣudraka vastu, éd. de Tōkyō, XVII, 1, 2°, col. 19:

« Le Bouddha dit: Dans l'ensemble, il y a deux espèces de sceaux : 1° le sceau de la communauté; 2° le sceau individuel.

Pour le sceau de la communauté, il faut y graver l'image de la Roue de la Loi et, des deux côtés, des daims accroupis sur leurs genoux, tranquilles, et au-dessous il faut écrire le nom du bienfaiteur qui a fondé le couvent.

Pour le sceau individuel, il doit porter une chaîne d'ossements, ou bien l'image d'un crâne, pour que cette vue invite au détachement. »

La description correspond exactement avec la réalité. J'ignore encore si la prescription est spéciale à l'école des Mûla Sarvâstivâdins; s'il en était ainsi, nous aurions dans la stèle d'Amquvarman un témoignage formel de leur présence au Népal pendant la première moitié du vu\* siècle.

IV

#### CALTYA DE SAVYAMBHU

Le caitya de Svayambhů est exalté à deux reprises dans une compilation versifiée encore inédile, le Bhadrakalpåvadàna. M. Serge d'Oldenbourg a donné une analyse développée de cet ouvrage, fabriqué avec des légendes empruntées à des sources diverses : Budditskia Legend'i, éast vervaia; S'-Pétersbourg, 1894. Le XXXI récit est un remaniement du Supriyâvadâna, conservé dans la collection du Divyâvadâna (VIII). Le marchand Supriya, fils de Priyasena, demeure à Bénarès; à la tête d'une compagnie de marchands, il part pour l'Île des Joyaux. Mais le rédacteur népalais du Bhadrakalpa" ajonte ici à son modèle un épisode qui trahit l'esprit de clocher. « Avant de se mettre en route pour l'Île des Joyaux, Supriya se dirigea vers le Népal; il alla au sanctuaire de Svayambhů présenter une offrande de pierres précieuses, et prier pour le succès de son entreprise. »

Le dernier récit (XXXVIII<sup>e</sup>) du Bhadrakalpa<sup>e</sup> se termine sur un épisode plus flatteur encore pour le Népal. Le Bouddha, ayant fini d'instruire Cuddhodana, se retire de Kapilavastu avec ses disciples Cariputra, Ananda, et Mudgala, etc.; il se rend au Népal pour visiter Svayambhû et pour conduire vers la Voie les gens de la contrée.

## V

### MANUSCRITS DU BUDDHA PURANA

En traitant du Buddha-Purâna (I, 372), j'ai constaté que le manuscrit de « cet ouvrage rare et précieux » n'est entré dans la collection des manuscrits de Fort-William que pour y disparaître. Le savant bibliothécaire de l'India Office, M. Thomas, a bien voulu m'informer que le manuscrit si longtemps égaré se trouve maintenant à l'India Office Library; il est orné de nombreuses miniatures comprenant même un portrait du capitaine Naks, c'est-à-dire Knox lui-même; la bibliothèque en possède aussi deux copies exécutées l'une pour Colebrooke, l'autre pour Leyden, — et de plus, l'abrégé dû à un Pandit de Colebrooke, sous le titre de Laghu Buddha Purâna. On peut donc maintenant entreprendre l'étude de ce texte curieux.

#### VI

### NUMISMATIQUE DU NÉPAL

Aux indications que j'ai données (vol. II, 107-111), il faut ajouter maintenant la description des monnaies népalaises du Musée de Calcutta dans le Catalogue of the Coins in the Indian museum, par M. Vincent Smith, vol. I, p. 280 sqq. et pl. XXVIII. Plusieurs monnaies du Népal se trouvent au Cabinet des médailles de la Bibliothèque Nationale, à Paris.

## INDEX

### A

Abhaya Malla, II, 214 sq. Abhayamdada (kṣatriya), III, 465, Abhaya Rāja (ācārya), II. 12. Abhaya ruci vîhara (v. Abhayakavi vo), III, 139, 144. Abhimana Simha (ministre), 11, 298. Abbiras (Abīrs), 197, 221; II, 73 sq; 156 sq. Abhisamayalamkara, II, 330 abhiseka, 111, 83. abhişekahastin, III, 87 n. Abhaya-kavi vihāra (corr. Abhayaruci vo), H, 169. Acaparecvara, 389. Acar (caste), v. Acaryas. Acarya (caste), 228, 239. Açoka, 67, 213, 221, 316, 335; II, 1 seq. (caitya), 24, 56, 67, 82, 336; III, 161. Açoka Malla, II, 233. Açoka - Vinayaka (Assu-Binnik), Açvamedha naşaka, II, 243. Adhabçala (confrérie), II, 142.

adhikaraya, 282; III, 452.

adhihita, 282 Adi Bhairava, II. 240. Adi Buddha, 316, 331, 349, 381; 4, 66, 244. Aditya Malla, II, 248, 226. Aditya sena, II, 167; III, 147. Agama-devat5, 383; II, 124. Agastya, 203 sq. Agastya tirtha, 206; III, 175. Aghora (Pacupati), 262, 361. Agni, 320, 350. Agni Purăpa, II, 241. Ajaneya (cheval), III, 466. Ajikā vihāra, III, 148. A-ki-po-li (A-ki-po-mi), 158, 165. Aksobhya, II, 328; III, 179. Almorah, II, 288. Aloku-Vihāra, II, 345. Alphabetum Brahmanicum, 143 n. Alphabetum Tibetanum, 107, 108, 114 n., 117, 377. Amaduzio, 413 n. Amara Malla, II, 12, 35, 245 sq. Amari pura, 351; II, 47. Amara Simha Thapa, II, 285, 288. Amaravati, 358. Amguvarman, 54, 155, 280 sq., 284,

367, 383, 384; II, 8, 68 sq., 106 sq., 125, 134 à 455, 163, 196; III, 62, 80, 82 à 96. Amitabha, 319; II, 13, 52, 328. Amoghasiddhi, II, 328. Amogha-vajra, 339. Amrta deva (Mitra deva), II, 208

Amṛta deva (Mitra deva), II, 208 sq. Amṛtāṇaṇda, 200 : II, 27, 354, 364

Amriananda, 200; II. 27, 354, 364. Analinga lirtha, III. 175. Ananda (Ayuşmat), III. 183. Ananda deva (Nanda deva), II. 207 sq.

Ananda Malla (Ananta Malla), 63; 11, 479 sq., 200, 215, 220, Ananta (prince), II, 241. Ananta caturdaçi, II, 54. Anantakirti, II, 194. Ananta-linga, 390.

Ananta Malla, 264; II, 216, 219. Ananta (Nāga), 323, 391. Anantanāga tirtha, III, 175. Anantatīrtha, 327; III, 175. (P. d')Andrada, 79, 85, 170, 307. Anderson, 72.

A-ni-ko, III, 485. (P.) Antoine-Marie de Jesi, 99. anudhyata, III, 85. n., 405 n. aoul (ollà), 121, 128; II, 35. 49. Aramudi, II, 476 sq. arbi (écriture), II, 251.

Ari Malla deva (Ari deva), II, 210, 214.

A-r-ni-ko. V. A-ni-ko: Arya-Tara, 377. Aryatara tirtha, HI, 478. Aru, HI, 87 n. Asitanga Bhairava, HI, 478. Aya-matrka, 386.

Aştamî, III, 167. Asura-Narâyana, II, 234. Atharva paricista, II, 62. Atiça, 166; II, 189, 193.

Attățt nhăsaçınaçăna, III, 176.

Avalokiteçvara, 243, 324, 348 sqq., 367; II, 7 n., 353; III, 470, 171. Awal (caste), 244. Ayodhyā, 379.

B

Baddan (Patan), 82, 86. Bagh Bhairab, II, 363. Bagho Shashu, 240.

Bagmati (Vāgmati ou Vāgvalī; q. v.) son cours, sa vallée, 44, 30; passe, 48; 122, 323, 326 sqq.; culte, 329; 333, 358, 369 sq., 376, 388, 389, 391; II, 44, 54, 57, 59, 72, 238, 239, 344, 389.

Bahadur Sah, 132, 286, 299; II. 278, 280.

Bala (Daitya), III, 475. Bala bhadra, II, 288. Bala deva, II, 194. Balagovinda, 408. Balaji, V. Bala Nilkanth. Bala-kumārī, 380; II, 376

Bala-kumārī, 380; II, 376, Balambu, II, 246.

Bāla Nara simha Konvar, II, 286. Bālā Nārayana, II, 234.

Båla-Nilkanth (Bälaji), 65, 68, 368;
 II, 22, 353.
 Båla-Rämäyana, II, 234.

Balarcana deva, 385; II, 96. Balbala, 385; II, 96.

Balhaiji (caste), 243. Bali, III, 49.

Bali deva, H, 173. Ballah (caste), 243. Ballahmi (caste), 243.

Ballantine, 448 n.
Bal-po (Nepal), 486; II, 68 n., 449.

Bam Bahâdur, II, 302. Bandegaon, 67; II, 245. Bandhudatta, 348 sqq.; II, 172.

Bandhumati, III, 172.

Bandya (banra), 226, 240, 241 n., 251; II, 30 sq. (ordination), 45 sq., 54 sq. ("yātrā), 256. Băpeçvara, II, 124. Banepa (route de -), 48; (royaume de -), 64, 378, 382, 387, 389, 394 : 11, 144, 473, 239, 240, 274, Banepur, 11, 245. Banra, V. Bandya. bappapādaparigrhīta. III, 86 n. Bara-Nilkanth, 68. Barrha-ju (caste), 240. Rasdol, II, 273. Bauddhaju, II, 12. Battgao (Bhatgaon), 102, 120, 122, Bénarés, II, 267, 274, 275, 280, Bendall (Cécil), 145, 146, 198. Bernard, 412 n. Bernier, 92. Bettia (Betliah) (raja de -), 404; (mission de —), 105 sqq., 121, 124 (itinéraire), 132, 149 n.; II, 278. Bhadelas, 228. Bhadra, 326. Bhadrabahu, 225; II, 65. Bhadrádhivasa-bhavana, III. 115, 144, 143. Bhadragiri, III, 166, 468. Bhadrakalpāvadāna, III. 190. Bhadramati (Bhadravati, Bhadranadi). 326; H, 479; HL, 173. bhága-bhoga, 283. Bhagavati (Devi), 374, 393, Bhagavat-kşetra (Bhagvan khet), 331. Bhagavat - pranardana - Pranakau çika, II, 161. Bhagvanial Indraji, 444. Bhagavata, H1, 35. Bhagyadevi, II, 142, Bhairava, 243, 262, 320, 350, 382 sq., 388; 11, 41, 45, 47 sq. (\*yātrā),

124, 251, 374. Bhairava Simha, II, 234. Bhairnvis, 382 sq. : 11, 48. Bha-ju (caste), 239. Bhaktapura (Bhatgaon), 65, 382, Bhanni (caste), 240, Bharabhūtegvara, 390. Bharadar, 289. Bharata, II, 63, 241. Bhăruliya nătya căstra, II, 364. Bhāskara deva, II, 193 sq. Bhaskara Malla, II, 249. Bhaskara Malla (roi de Katmandou), II, 256. Bhaskara varman, 214, 360; II, 84. Bhat (caste), 242. Bhatgaon (historique et noms divers), 63 sqq., 80, 102, 120, 379, 384, 391; H. 41, 47; (Bhairava yātrā), 126, 179, 200, 220, 226, 236; (royanme de), 238 à 243, 248, 273 sq., 287, 372 sqq. bhalfáraka, 280 ; III, 145. Bhattarakapadah, III, 92. bhagaraka-pidiya, III, 58. Bhattas, 365; II, 238. Bhava, III, 73. Bhavabhūti (ṛṣi), III, 167. Bhuvaneçvari, 377; II, 125, 267. Bhavani, 320, 372, 378; H. 242. Bhava simba, II, 222. Bhaveca, II, 222. Bhikṣu (caste), 240; 11, 31 sq. Bhimadeva (roi), II, 121 sqq. Bhimal Gupha, II, 250. Bhīma Malla, 172, 309; H, 249 sqq. Bhimasena, 320, 385, 386; II, 124 (Kameçvara), 260, 312, 384. Bhimeeyara, 386. Bhimpedi, 124 à 385; H. 312. Bhim Sen Thapa, 488, 340; II, 22, 284 & 294,

Bhinkshê Bahat, 181.

Bhisaga Bhairava, III, 176. Bhīşma, 206. bhogao, 11, 428 sqq. Bhogadevi, II, 106, 128 sq., 142. Bhogavarma Gomin, II, 127 sqq.; III, 62, 64. Bhoga varman, Il, 167. Bhoginī (Bhaginī), II, 106 sq. Bhoja, II, 74. Bhojadeva, II, 487, 491 sqq. Bhoga (Bhoga), II, 447. Bhotta-rigi, 283; III, 136 n. Bhoutan (Boutan), 93 sqq.; II, 279. Bhringicvara, 204, 388. Bhragin, 320, 387 sq. Bhuktamana (Bhuktamanagata), 339; II, 72. Bhulu, II, 258. Bhūmbhukkikā Jalaçayana, III, 92. Bhami varman, II, 84, 93 sqq. Bhumlakkikā, Il, 139. Bhupa-kesari, 11, 6. Bhūpāla, 265. Bhūpāla simha, II, 222. Bhūpālendra, II, 256, 335, 339. Bhopatindra Malla, 102, 383; II, 14, 243, 260. Bhuvanananda, II, 323, 325, 347. bicari (vicarin), 293. Bichakoh, II, 288, 309. Bighna-Binaik (Vighna Vinayaka), П, 366. Bihar, II, 235. Bikhu (caste), 240. Bimpedi (v. Bhimpedi). Bir Sham Sher Jang (mahārāja), 485 ; II, 304. birta, 300, Bisciacor, 123. Bissöchtma (Mañjueri), 320, Bitsnumati (Vișnumati) — cours, 50, 326; colte, 329, 333, 390; IL 49, 72, 179, 315, 395, Bodhi-manda, III, 161.

Bodhimör, 54; H, 449, Bogle, 105 n. Bogmati, II, 246, 400. Boilean, 72. Bole (v. Budé). floni, 242. Bouddha (Çakyamuni), 204 sqq., 213, 225, 317 sqq., 333 sqq., 358, 364, 374 5 375, 381, 382, 388, 390, 394; II, 7, 13, 47 sq., 24, 40, 82, Bouddhas (antérieurs), 213, 223, 316,Boutan (V. Bhoutan). Bouville (Albert de) (v. P. Dorville). Brahma, 320, 342 sqq., 350, 374 111, 131. Brahmadatta, III. 166. Brahmanes, 228. Brahmāņi, 384, 386. Brahmaratha, III, 166. Brahmáyani, III. 175. Brühmun Mahīcīla, II, 120. Bramascion [Sikkim], 128. Brhaspati (précepteur de Soma), 203. Brhaspati, II, 376. Brhaspati-smrti, III, 134. Brhatkaths, 203, 387; 11, 62, 385. Brhatkathā-çloka-samgraha, H. 385. Bu bahal, H, 265, Buddha çri, II, 189. Buddha kirti, II, 170. Buddha-margis, 238, 244. Buddha-Purāņa, 117, 361, 372: III. 191, Buddha-rūpi, 372. Boddhipāda, III. 170. Budé (Bole), 11, 239, 383. Budhā-Nilakantha, 368, 390; II, 126, 254, 353, 394. Budhnáth (Buddha Nátha), 67, 381; H, 6 sqq., 98.

Budi, 67.
Buga, 320 (Bogha), nom de Matsyendra Nātha, 356; II, 44 ("yātrā); III, 179 (Bug-yāt).
Bugama v. Bugmati.
Bugmati (Bogmati), 67, 350 sq.; (Bugama) 353; II, 216; II, 46 sq., 140; (Bugama) 235.
Bundegram, II, 260.
Butawal, II, 217.

#### C

Casimenda, Cadmendu (Katmandon), 90. Cainju, II, 95. caitya, II, 1 à 9. Cakra-marga, 326. Cakrasimba, ff, 222. Cakravartindra, II, 256. Cakra-vihāra, II, 24, 98, 206. Cakti, 381, 383, 386. Caktisimha, II, 227, 229 sq., 235, 238. Cakti deva, II, 70. Cakyamuni, II, 328 et pass. Cakyasimha stotra, II, 342. Calagrama (căligrama), II, 19 sq., 264. camar (chamallak), 294 sq. ramara-dhara, 281; III, 88 n. Camkura-tirtha (ou Kalyāņa "), 326. Campakaranya (Champaran), 369. Camparanya (Champarpa, id.), II, Camunda, 386; III, 176. Canda, 203. Candeçvara (ministre), H. 221 sq. Candecvara, 229, 389; II, 161. Candequart, 378, 389; H. 186. Candograçmaçana, III, 175. Candrabhāga, 358. Candra çekhara Malla, 109,

Candragarbhasütra, II, 84, Candragiri (Chandragiri) 65, 369; 11, 275, 314, Candra Gupta (I), II, 87. Candrahasa, III, 164. Candra ketu deva, 348, 379; II, 172. Candra prakāça, II, 257. Candravarman, II, 160. Candravati, 203, 369. Candra-Vinayaka, 384, Çangi (Sangi), III, 97. Cangu-Narayana (V. aussi Changu Narayan), 366 sq., 371, 388; II, 173. Cankara, 206. Çankara acarya, 225 sq., 230, 232. 365, 380; II, 27 sqq., 97, 173. Cankara deva, II, 195 sq. Cankara deva (1), 67, 225 sq., 360; II, 28, 97, 473; III, 45. Cankara deva (II), II, 28, 98. Cankara deva (Vaicya), II, 35. Cańkhagiri, 394; III, 166. Çankha-müla, II, 71, 83. Çankhapala, 323. Cantagri (acarya), III, 177. Cantaraksita, II, 8 n. Canta-tirtha, 326. Çânleçvara, II, 196. Cantikara Acarya, 322 sq. Cantikura (Cantaert bhikyo), 382; H, 4 sq., 70, 261. Cantivarman, 354. Caor, 91, Capucins, 55, 62, 65, 73, 77, 98 sqq., 149 n., 251; 11, 266. Carana, II, 17 sq. çarirakoffamaryada, III, 140. Carpatipada, III, 476. Carugiri, III, 170. Carumatt, 327; H. 83. Carumati-vihara (Chababil q. r.), 214; 11, 24.

Carvavarman, 388. (P.) Cassien, 101 n., 163 n. sqq., 414, 418 n. Castes, 232 à 248. căța-bhața, 282. Catmandir (Katmandou), 84. Calub-sasti yātra, II, 59. Caturbha-lankasana vihara, III, 139, Caturvaktreevara, 390. Caturvargacintamani, III, 133. Cavarapada, III, 176. Cavenagh (0.), 140-Cayaju-Narayana, 366. Celaganga, 388. celakara, III, 150. Cesa-Nārāyapa, 366, 389, 390; II. 353, 400; III, 462. Chabahil (Cărumati vihâra, q. c.), 67; II, 256. Chigu, II, 239. Cha-ko-sin-ti, 169; II, 228 sq. Chamakallak (carmakāra, chamār) [caste], 244. cha-mar-pa, 177 sqq. Champa, II, 260.

rāja), 196, 244; II, 305, 391.
Chandragiri. V. Candragiri.
Changu, II, 264.
Changu Narayan (Dolagiri) (v. aussi Cangu Narayana), 67, 245, 324, 328; II, 8, 96, 98 sqq., 246.

Chander Sham Sher Jang (maha-

Champaran, V. Campakaranya.

Champadevi, 391.

260.
Changu Narayan (temple), 301;
II, 40, 44, 50, 214, 264, 284, 379
sq. (pilier de), 390 et 404; (inscription du pilier de), III, 1 sqq.

Chapagaon (Campapuri), 67; II, 212, 245.

Chapaligaon (v. aussi Tsapaligaon), II, 246. Chaprang (Chaparangue), 79, 170, 307.
Chasal-tol, III, 113 à 418.
Chattra, 286.
Chaubisi Rāj, 253, 261.
Chaukot, II, 215, 273.
Chautra (chautarya), 289, 298.
Cheng-ou-ki, 51 n., 186.
Chepangs, 223.
Chine (guerre avec le Népal), 178 sqq., 204; (inscription chinoise), 216, 332 sqq.; II, 151, 173 sqq.;

sqq., 204; (inscription chinoise), 216, 332 sqq.; II, 154, 173 sqq.; (relations avec le Népal), 227 à 230. Chinna-mastā (déesse), 366.

Chippah (Ksipana) [caste], 232. Chiriya, II, 310. Chitlong, II, 244, 314.

Chitor, II, 262.

Chobbar (Chaubahal, Chobahal), 67, 384; II, 33, 365.

Chitrakar (Citrakara) [caste], 232, Chivarbarhı [caste], 241.

Chorpuri, II, 260. Chubi Lal Socri, II, 343. Chukgram, II, 246. Çikhara-Nārāyaṇa, II, 95.

Çikhin (Bouddha), 391; III, 463.

Çilamanju, II, 152. çilasamkrama, III, 115.

Cīnācāra-sara-tantra. V. Maha-cīna kramācāra,

Cina-tantra, 346. Cindila krama, 166. Cintamani-tirtha, 327; 111, 175.

Ciopra (Ciotra, Chautara ou Chautariya), 125.

Cirote (Kirātas), 91. Citalā, 383.

Citrakara (v. Chitrakar).

Civa (v. Pagupati), 203 sqq., 226 sq., 348, 320, 328 sq., 346, 349, 358 å 366, 368 å 375, 376, 380 sqq., 387, 388, 389; II, 16, 58, 121. Civa Camkara Simha, 194. Civadeva (1), 281, 360, 378; II, 26, 36, 121 sqq., 212; 111, 62 à 81. Civadeva (II), II. 25, 128, 167 sqq., 376; HI, 119 à 138. Çivadeva vihəra (Çiva vihəra?), 11. 25, 469; III, 142, 144. Civadeveçvara, II, 168. Civa-margis, 238, 241, 254. Civa-rātri, II, 58 sq., 388. Civa Simha Malla, 172; II, 5, 248 sq., 315. Çleşmantaka vana (Çleşmatakavana), 203, 206, 358, 364; II, Çmaçanas (Huit), III, 175. Cobha-Bhagavati, II, 8, 98. Cobhitarama-vihara, III, 176. Codhana (gubharji), II, 265 sq. Conrady, 252. (P.) Constantin d'Ascoli, 143, 445 п., 320, 340. Cornwallis (Lord), II, 280. cravayika, 111, 93 n. Cravasti, III, 184, 483. Crawford, 70. Cresthas [caste], 239, Crinaka-bahal, II, 329. Cri Natha Bhaga, 230. Grī Nivasa Malla, 87-88; II, 255. 259 sq., 401. Cri-pancamī, II, 57, 348, 353. Criraja vihāra, III, 139. Cubhasara (roi), 354. Cudamani, II. 2. Cukra, 366. Cukra Bhairava, III, 176. Carabhogecvara, II, 142. Carasena, II, 142. Curpanakha, H. 368. Cuthi (Kuti), 82, 85. Gutlu (Kuti, Cuthi), 90, 91. Cvetaçubhra (nāga), 327. Cvetaki, 369 sq.

Çveta Vinayaka, II, 256.
Çyama Simha deva, II, 224, 227, 230, 232, 238.

#### D

Daçakrodhas, III, 171. Dacaratha (commentateur), II, 377. Dacarha (Dasain), 288; II, 44, 54, Daitya-Narayana, II, 234, 235. dakria, 290. Daksa, 376. Dakşinaçmacana, 4 (frontisp.). Daksina-Kali, 370; II, 43, 281, 400 sq. Daksinakofi, H, 460 : III, 403, 409. Dakşineçvara, II, 442. Dala Mardana Sah, 115, n.; 11, 265 278. Dalli [caste], 243. Damaru-vallabha, II, 337. Dambara Çâha (Dambara Sah), II, 255, 262. Damodar Pande (Damodar Panre). 181; II, 278, 282, 284, 285, Danásura, 321, 330; II, 71; III, 475. Danghu [caste], 242. (P.) Daniele da Morciano, 403 n. Danuvanta, II, 270 sq. Darara, II, 404. Darpa Narayana, II. 234. Dallätreya, II, 238, 240, 374. dauvārika. III, 150 sqq. Dayavati, II, 264. Deb Sham Sher Jang (maharaja), 496, 272; II, 304, 320 et pass. Decavarma-gomin, III, 73, 84. Degutale, II, 259. Deochok, 387. Deo Patan (Deva Pattana), 67, 378. 394; 11, 24, 83, 124, 185, 246, 254, 264, 287.

Desgodins, 112 n. (P.) Desideri, 100, 124 n. Deva dharma (Bhoutan), II, 244. Devahla, II, 149 sq. Devali pajā, II. 226. devanăgara (écriture), 11, 251. Deva Pala, II, 24, 83, 489. Devi. 52, 375 à 382; II, 35, 48 sqq. ("yātrā), 244. Devi ghat, 262; II, 48, 217, Devi-stotra, II. 335. Dhanada (Kuvera), 207. Dhanādaha (Dhanāhrada), III, 163, 164, 177. Dhaneçvara-linga, 389. dhārā (hithi), 11, 22. Dhārā-Maneçvara, III, 92. Dharampur, II, 128, 395; III, 67 Dhàra-tirtha, 389. Dharighmadul, III, 108. Dharma-çri Mitra, 334; III, 476. Dharmadatta, 224, 364, 367; II, 71, Dharmadatta caitya, 11, 96. Dharmadeva, II, 97 sq.; III, 45. Dharma-devi, 377. dharmadhatu, II, 13, 19. Dharma dhātu Vāgiçvara, II, 237. dharmādhikari, 247, 293, 298. Dharmākara (singe), III, 462. Dharmākara (roi), 220, 333; II, 70; Ш, 165. Dharma Malla, 11, 212. Dharma Malla (fils de Jaya Sthiti), H. 235 sq. Dharmameghā, III, 169. Dharmapála, 224; II, 70; III. 165. Dharma-pattana (nom de Bhatgaon), 65. dhārmarājikāmātya, 281; III, 112 Dharmasthali, II, 246. dhātu-maņdala, II, 18.

Dhaokhel (Dhulkhel), II, 215, 273, Dhauwi [caste], 244. Dhebang (Dhébun), 179, 484. Dhira Simha, II, 234. Dhir Sham Sher, II, 300, 304, 304. Dhobi-khola, 50. Dhokabahai (= Henākra) Mahāvihāra, II, 335. Dhorevälgañco, III, 139, 144. Dhruva deva, II, 456; III, 104. Dhulkhel, V. Dhaukhel, Dhunt [caste], 244. dhvaja-manusya, 281. Dhyanoccha, Dhyana matrocca (voir Champadevi), 333, 391; III, 163. ditha, 293. Divakara, II, 442 sq.; III, 24. Divalt (Dipāvali), 11, 56 sq. Dolá-çekbara-Svámin, II, 439; III. 92, 117 (Dolacikhara). Dolágiri (Doládri), 203, 366 sqq.; 111, 45. Dolegvara (linga), 203, 384, 389. Dolkhā, 385, 386. (P.) Dorville, 81; II, 252, 255, 260. (P.) Dominique de Fano, 99. dranga, III. 153. Dravya Sáh, 254 sqq., 264, 265 Duan (caste), 2.3. Dudh-kosi, 64; II, 239. Duhprasaha, III, 168. Dunnà (Dhoogna, Triguna), 126. Dunta-bihār, II, 26. Durgā, 377 à 379 ; II, 55. Durga-Poja, II, 54. dittaka, 283. Dvaipāyana (Veda-Vyāsa), II. 403 ; III, 28 sqq., (culte rendu à), 35, Dvāpara, 322. Dvarakā, 370. Dyara-tirtha (Dario), 327.

Dvimaju, II. 226.

der-rājyaka (deairāyja), II, 187 sq.; 192.

E

Ekthariahs, 261. Erdenin Dvip, II, 149. Erskine, 141. Etondä, (23, 124. Ela desa (Helà des = Patan), 61.

F

Fatch Jang, II, 293, 298.

Fou-k'ang, 179 sqq.; II, 279.
Fleet, 143.
(P.) Floriano da Gesi, 103 n.
(P.) François Horace de Penna, 99, 102 sqq.
(P.) François Marie de Tours, 98, 99, 144.
(P.) François Felix de Moro, 99.
Freer (Adam), 134.
(P.) Freyre, 100.

G

Gaganagañja, III. 469.
Gaganaksepa (mont), III. 470.
Gaganaksepa (yogini), III. 471.
Gagana Simha, II. 298.
Gahawa, II. 308.
Gahvaracmacana, III. 476.
Gamsabarhi [caste], 241.
Ganadeva, II. 421; III. 53 sqq., 36.
Gandaki, II. 402, 406; III. 5.
Gandakis (Les 7), 253; II. 274, 276, 278.
Gandhecvara, III. 474.
Gapeça, 320, 383 sq., 390; II. 24, 40, 57, 424, 258, 345, 376, 393 (temple de); III. 474.

Ganga, 4 (frontispice), 327, 329, 370-Gangadevi, II, 240. Ganga Rant, 360, 363; II, 249. Gängul, II, 160. Gaoku (Gulcul), Acār [caste], 240. Gaowah (Gopa) [caste], 243. Garden, 72. Gardner (Edward), 438; II, 289. Garhtho (Got) [caste], 212. Garhval, II, 285, 289. Garuda, 320, 324, 366 sq., 388; II. 14, 50, 104, 242, 342, 333, 338; III, 174. Garuda dhvaja, II, 242. Gasti, II, 83. Gatti, 246 sq. Gauda, 388; II, 4, 70. Georgi, 80, 85, 466 n., 417 sqq., 320. Gérard, 134, 435. Ghana cyama, II, 241. Ghanja, II, 17. Ghanta karna, II, 50. Gharwal, II, 280. Ghat, II, 22 sq. Gheyās u din Tughlak, II, 222 sqq. Ghorandhakaçmaçana, III. 476. Gillespie, II, 288. Girvan Yuddha Vikram Sah, 188, 202 n.; H. 281, 282, 284, 286 sq., Guapanealikas, III, 103. (P.) Giuseppe Maria de' Bernini da Gargnano, 103 n , 105, 406, 115; 11, 269, Glan-dar-ma (roi du Tibet), H. 8 n. Goçraga, 391. Godávari (ville), II, 83, 264. Godávari (tirtha), 111, 175. Godāvari (rivière), 67, 328, 364; III, Godavari dhara, III, 163, gohala, 282; III, 406. Gokarna (fils de Vryakarna), III,

469.

Gokarpa (Gokarp, ville), 67, 324, 326, 358, 364; H. 83, 246, 264; III, 169 (linga). Gokarnecvara, 207, 388; II, 261. Gokhurakecvara, 389. Golmadhi-Tol, II, 126; III, 61 (inscription de). Golmol (écriture), II. 251. Gomibhudanco, III, 139, 144. Gomin, II, 429 sqq.; III, 408 (fosse du). Gongool-putten (Gongul-pattana), nom de Katmandou, 54. Gopala (Goal), 359; II, 72 sqq., 156. Gopila deva, II, 231. Gopalega, 390. Goraksa Natha (Gorkha Nath), 254, 348 & 357; U. 67. Gopālegvara, 370. Gosains, 174. Gosain-than, 365, 368, 386; II. 48. 250. Gosthi, III, 114. Gosthi Saptami, Ill. 157. Got (Garhtho) [caste], 242. Gotriya (écriture), II, 251. Gourkhas (caractère général de la dynastie), 18 sqq. (et missions), 111 sqq. (commerce avec le Tibet), 174 sqq., 186, 235 sq. (les castes), 239, 253 à 278, 285 sqq., 352; H. 41, 238 (pays de Gourkha), 264 sqq. (dynastie), 292, Gouroungs, 223, 264, 267, 271, 278. Govardhana Micra, II, 26, 95. Govinda Pala, II, 189. Go-yatra, II, 51. Grama, 281 sq. (P.) Gregoire de Pedona, 99, (P.) Grueber, 54, 80, 81, 84 sqq.; II, 242, 252, 255, 260. Gubernatis (A. de), 444. Gubhar-ju (Gubal, Gubāhāl, Gurubhāju) [caste], 240; II, 31 sq., 265.

Guhamitra (Sárthaváha), II, 112-9; III. 24. Guhya kali, 379. Guhyeçvam, 244, 333, 376 sq., 379, 388; 11, 47, 82, 253, 264, 275, 277, 284, 374; 111, 464, 472, Gullatanga, III, 438, 143, Galmi, H, 281. Gum-vihāra, II, 25, 439; III, 92. Gunadhyaja (brahmane), III, 465. Gunadhya, 203, 387 sq.; II, 62, 385. Gunakama deva, 52, 242, 243, 245, 322 sq., 354, 360, 378, 386; H, 5, 36, 40, 49 sq., 53, 59, 71, 421, 484 sqq., 209, 264; Ill, 477. Gunākāra-Vihāra, II, 334. Gunanda, 194. Gunanka, II, 108. Guptas, II, 67. Gupta-vihāra, II, 169. Guru, 272, 281; II, 30 sq.

#### H

Haiyous, 223. Halchok, Haltsok, II, 246, 364. Ramilton (Francis Buchanan), 72, 136 sqq., 256, 270; II, 283. Hamsadhvaja, 369 sq. Hamsagrhadeva, U. 139; III, 92. Hanumat, 320, 330, 389; H, 254. Hanmati (Hanumati), 50, 63, 330 11, 242, Haragauri vivaha, H. 242. Haraprasad Shastri, 147, 212 n. Harasiddhi (Bhairava), 350, 382 sq. (v. aussi Harsiddhi). Hardia, II, 307. Hari, III, 15. Haricandra deva. II. 231. Hariccandropakhyana, II, 385. Haridatta yarma, 367 ; II, 95.

Hari deva. 262; II, 217 sq., 220. Harigaon, 67, 244, 215; II, 8, 95, 103 sq., 438, 453, 339, 347; III. 2 (pilier de), 25 sqq., (inscription du pilier de), 82 à 90 (stèle I). 91 à 96 (stèle II) Hari-Hara, 390. Hari hara Simha, H. 249, 257. Hari-hari-hari-yahana, 324; III. 179. Haribarpur, II, 272. Hari Narayana, II, 235. Haripur, II, 494. Harisimha deva, 420, 228 sq., 239, 246, 254, 256, 262, 324 sq., 374, 378 sq.; II, 180, 219 sqq., 234, 255. Hariyanga, 295; 11, 260. Harşa, II, 335. Harsacaitya-mahavihara, II, 335. Harşa deva (de Gauda), 11, 171. Harsa deva, II, 497. Harsiddhi (v. Harasiddhi), 67, 249; 11, 33, 426, 245. Dr Hartmann, 110 n. Hasta muktavali, II. 241. Hastings (lord), II, 287 sqq. Hatha-yoga, 354. Hatia (passe de), 131. hath, 299. Hatko, II, 193. Hayagriva (Bhairava), 382. H'bras spuás (Nepal), 186. Hdaspriga, III. 455. Hearsey (Major), II, 288. Hedonda (Hetaura), 82, 86, 120; . II, 288, 340 sq. Hemādri (érudit), II, 205. Heow-hien, 469. Hetaura (v. Hedonda). Himaval-Khapda, 202 n.; Il, 287. Hiouen-tsang, 152 sqq., 338 sq.; 11. 465, 240 n. Hiranya Kacipu, 369, 11, 44, 368,

Hiragya-varpa mahavihara (Hema varnae), II, 194, 343. Hinen-hoer, 161. Hinra-Vai. 161. Hinen-tchao, 160. Hiven-te, 11, 228 Hlage-vihara, 11, 25, 494. Hmayapido, 354. Hodgson (Brian Houghton), 440 n., 138 sqq., 223, 251, 292, 310 sq.; H, 289, Hodgson (J.-A.), 72. Holi, II, 59, 402 sq. Hong-won, II, 228. (P.) Horace de Penna, 99 à 143 Horiuji (temple), II, 12. Hrdaya Narayana, II, 234. Hrsikeça, 370. (P.) Huc, 248, 307. Hamati, II, 82. Hunter (W.-W.), II, 289 n.

1

fandar, 80. Icana, 350. Ichangu (contrefort), II, 364. leangu-Narayana, 366, 390; H. 95, 240, 364. Içvaris, 378, 383; II, 424. Iksumati (ruisseau), II, 7, 70. Imbault-Huart, 469 n. sqq., 488 n. Inde, Routes de l'Inde au Nepal, 48; itinéraire des Capucins, 148 à 420; relations commerciales, 308 sqq., 354. Indo-Chine (épigraphie), III, 128 sq., 132. Indra, 321, 326, 330, 350, 384 sq., 389 ; 11, 47, 53, 142, 342 ; 111, 24. Indradamana, 206. Indra deva, II, 206. Indra goshi, III, 118.

Indra-mārga līrtha, 206, 326. Indra mulaka, III, 445. Indrānanda, II, 342. Indrāņī, 386. Indra-Than, 387; II, 53. Indrayani, III, 476. Indra-yatrā, 384; II, 53, 272. Indreevara, 389, 390. (P.) Innocenzo d'Ascoli, 103 n., 408 n. Irsyārājya, II, 72. I-tsing (Yi-tsing), 464, 339; II, 25.

#### J

Jaffus (Jyapus) [caste], 242. Jagadaneka Malla, II, 245. Jagaj jaya Malla, H. 257, 261. Jagaj jit Pande, II, 280. Jagaj jyotir Malla, 383; II, 47, 240 Jagannatha micra, II, 354. Jagat Prakaça Malla, 88, 109; II, 36, 242, 255, 260. Jagat Shamsher, II, 300. Jagat Sipha kumara, II, 231, jagirdar, 297, 300. jagira, 297 sqq Jamas, 225. Jaisis [caste], 228, 239, 246. Jala cayana Narayana, 367 sq., 390; 11, 6, 95, 139, 353. Jamana, II, 254. Janaka, II, 70. Janamejaya, 202. Janurdana Vispu, 330, 372, Jang Bahadur, 139 sqq., 184, 269, 286, 296, 321; 11, 50, 297 à 303. Jangamas, II, 377. Jang-bu. Ja-he (Katmandon), 51. Janson, 90. Jal Matroccha, 391; Ill, 163 (v. Nagarjun),

Jayabhima deva, II, 215. Jayacaha (\*siha), II, 245. Jayaci (?) malla deva, II, 210. Jayacra, II, 97. Jayacri, 213: III, 161. Jaya deva Malla, II, 180, 199, 215. Jayadeva, H. 85, 96, 162, 168 sqq.; 111, 435, 137. Jayakâma deva, 324; II, 193. Jaya Malla (athléte), H. 14. Jayananda deva, II, 219, 231. Jayapida, II, 176. Jaya Prukāça Mulla, 55, 284; II. 5. 22, 36, 54, 257, 263 sqq., 265 sq. 269 sq., 272, 274, 281. Jaya rāja deva, II, 231. Jayari Malla, II, 219. Jayarjuna Malla, II, 232, 235. Jaya rudra Malla, II. 249, 226, 231. Jayasinha Rama, II, 235. Jaya Sthiti Malla, 199, 230, 233, 237 (organisation des castes), 246 sqq., 298 sqq. (cadastre), 383; II, 219, 230, 232 sqq., 335, Jayatari, H. 216, 218. Jaya-Lietha, 327; 111, 175. Jayavagagvari, 378, 394; II, 125, Jayavarman, II, 111. Jaya Vira Mahindra, II, 261. Jaya Yoga prakaça, 11, 261. Jayeçvara, II, 111. (P.) Jean-Albert de Massa, 111. (P.) Jean-François de Fossenbrun. 99. Josuites, 77, 80 sqq., 100 jethabulhā, 298. Jhankeçvari, 377. Jinagri, 213; III, 161. Jinamitra, II, 63 sq. Jisungupta, II, 106, 428, 138, 155 à 461, 242; III, 103, Jila Malla, II, 240. Jitamitra Malla, 303; II, 242. Jitedasti, II, 82.

Jiyamalla, II, 398. Jňananda svami, 365 : II, 254, 256, Jňánacri mitra, III, 177. Jääna-tirtha, 327 Jhina vajra, II, 489. (P.) Joachim de Santa Natoglia, 102, 103 n., 108 n. Joghi |caste|, 244. (P.) Joseph d'Ascoli, 98, 99, 114. (P.) Joseph de Rovato, 111, 115 sqq. Josi. V. Jaisi. Jurjur (Giorgiar), 121. Jválánskulagmagána, III, 176. Jyapus (V. Juffus). Jyolih prakaca, II, 264. Jyotir Malla, II, 234, 235 sqq., 401. Jythak, II, 288.

#### K

Kācaņņasta (\*), III, 103, 108. Kacchapa (mont), III, 171. Kacchapa (démon), 370. Kacchapapāda, III, 175. Kāçi-khunda, 201. Kachars, 223. Kacyapa buddha, 333; II, 5, 8 n., Kagyapa Migra, II, 26, 95. Kageçvara tirtha, III, 175. Kailasa, 376, 388. Kailisa kura, II. 135, 138; III. 81, Kailaseçvara, II. 139; III, 92. kājis, 289, 298. Kaji Dhurin, 181. Kājī Kahar Simha, II, 276. Kakoků, 122. Kalacakra tantra, II, 385. Kāla gaņdikā. (V. Gandaki), II, 176 Kalanga (Nalapani), 11, 288.

Kalankaçmaçana, III, 176. Kalāpa, 388. Kaleçvara, 386. Kalī (rivière), II, 279, Kalī (Mahā-Kālī), 320, 379 à 382, 386; 11, 374. Kali-brada, 379. Kalika, 379 - 11, 252. Kali kola, II, 401. Kāli purāņa, II, 260. Kali tirtha, III, 175. Kali Yuga, 221. Kalpavrksa, 53. Kalyāņa gupta vihāra (Vārtaa), III. 439, 144. Kalyāņa-samgraha, II. 379. Kama, II, 171, 186. Kāmadhenu (Kāma-dugh), 389; II, 143, 401. Kamani, 348. Kamarupa, 335 n. Kambala (Kamba-la; Kamba), 85. Kambilampra, III, 439, 445. Kamiya, 273. Kamsyakara (kassar) [caste], 211. Kanaka çri, II, 189. Kanakamuni, III, 176. Kānci (Conjeveram), II, 71, 214. Kangra, 93 n.; II, 285 Kankegvari (Rakla-Käli), 378; II. 35 sq., 49. Kansa (Khásá, Khangsa), 127. Kansavati, 63. Käntimati, III, 166. Kantipura (Katmandou), II, 186, Kapāla Bhairava, III, 176. kapardar, 289. Kapilavastu, II, 26, 95, 352. Kapirāja, III, 172 Kapotala (Kapotala, mont). sqq.; II, 45; III, 464. Kapotala (lirtha), III, 175. Karanda vyoha, III, 20.

kara-sädhana, 282. Karavira, II. 282. Karbojha, 242. Karbura-kulica, 326. karkha (ropnī), 299, Karkotaka naga, 246, 321 sqq., 330. 349; II, 16; III, 163, 164, 177. Karmapa lama, II, 5. Karmasimha, II, 222. Karnakottama mahavihara, II. 335, Karnajaka, 219; II, 200, 244, Karpajaka (dynastie), II, 218 sq., 224, 255. Karuna vajra, II, 207. Karupikecvara, 204, 388. Kasais [caste], 213 sq., 281. Kassar, V. Kamsyakara, Karsapana, 283. Kaski (Kashki), 255; II, 302. Kasoundas, 223. Kaspiri (écriture), II, 251. Kata (écriture), II, 251, Kataputanas, III. 171 Kathisambu, II, 334. Kathya Malla, H. 212. Katmandou (Historique et noms divers : Kāṣṭha maṇḍapa, Kāthmando, Cadmendo, Katmando, Khātmānda, Khatmanda, etc.) 52 sqq., 80, 66, 99, 102, 108 sqq., 111, 122, 128, 283, 284, 324, 354, 384 sq.; II, 8, 48 sq., 54, 181, 194, 196, 209, 220; (royaume de -), 239, 243 A 257, 268, 272, 275, 283, 288, 349 et pass. Kallhar [caste], 242. Kātyāyana bhikşu, III, 174. Katia (Nekarmi) [caste], 242, Kauciki, Ill, 170. Kaumāri, III, 176. Kaussa [caste], 242. Kavindra, II, 253. Kayathi năgara (écritore), 11, 251. Keça candra, II, 249.

Kecavati, 326, 329 : III, 166, 173. Keçini, 332. Kerant (Kirāta ou Kirong ?), 175. khā, 299. Khadga Sham Sher, II, 304, 352, Khadgis, 228. Khadpu, II, 245, 274. Khaganana, 381 : III, 464. Khagarbha Bodhisattva, III, 171. Khamba (passe de), 85, Khancha, 255, 265, Khardars, 289, 298. Kharga Sham Sher, V. Khadga. Kharjurikā vihāra, 11, 28, 439, 469; 111, 92, 139, 144, Khas, 260 & 267, 271, 275, 276 sqq., 360; II (Khassias), 216 sqq., 264, V. Khasas. Khāsā lama, II, 8 n. Khāsā-caitya (Budhnāth), II, 8 n. 98. Khāsākira (?), II, 255. Khasarpana Lokegvara, 354; II, Khasas (Khas, Khassias), 227, 235, 254, 257 sqq., 263 sqq., 276 sqq. V. Khas. khet (ksetra), 300, Kho hóm (Katmanda), 51. Khodhā-nyāsa, 365. Khokhna, H. 35, 246. Khopasi, III. 70 sqq. (inscription de), 80. Khôpô daise (Bhatgaon), 65. Khrpun, II, 127; III, 62, 64. Khuā, 122. Kia-te-man-ton (Katmandou), 187. Kicapricia (Kisipidi), III, 52, 56. K'ien long, 178 sq.; II, 279. Kilakilagmaçana, III, 176. Kilegvara, 203, 370. King-tehing, 339. Kinloch (Major), 111, 132; 11, 272. Kirants, 223. (V. Kiratas).

Kirātas, 9, 91, 131, 197, 221 sq., 266; 11, 62, 71, 74 à 83, 268, 276, 279. (P.) Kircher (Athanase). 81 sqq. Kirkpatrick (Colonel), 70, 72; mission de, 133 sqq. ; 180, 220. 263, 309; 11, 280. Kirong (Kyi-ron), 68, 131, 136, 177, 479, 483, 484, 485, 487; 11, 276, 301. Kirti Malla, II, 235. Kirti Natha Upadhyaya, 230. Kirtipur (Kirti pura), 66, 114, 243; II, 35, 72, 246, 269 à 274, 364. Kisipidi, II, 420 sq., 392; III, 48 sqq. (inscription de), 52 sqq. finscription de Ganadeva à). Kissimi (Jaffu) [caste], 242. Ki-ye, 166 n. Klaproth, 143. Khui pho bran (Kalmandou), 54. Knox (capitaine W. D.), 434, 436 sq. ; II, 283. K'o'eul-k'a (Gourkha), 186. kohrya (barhi), 300. Kokona, II, 400. Konar [caste], 242. Konti bihar, II, 96. Kori, II, 340. Kotecvari. 377. Kotikarna, III, 159, 173 sqq. Kotiraja, 109. Köt linga, 293. Kotpal, 350. Kon-kon-mon (Katmandou), 172, 187.

Krakucchanda Buddha, 220, 230,

Krspa, 204, 224, 368 sqq.; 374; II, 33, 54, 59, 72, 258, 406.

329, 394; 11, 70; 111, 465.

Kṛkalāsapada, III, 175. Krodha Bhairava, III, 176. Krodha-devatā, 348.

Krsna janmästami, II, 54.

Krsna Dvaipāyana, III, 28. Krtya-cintāmaņi, II, 221. Krtya-ratnakara, II, 221. Kşamākara (couvent). III, 165. Kşamavatt, III, 165. Ksetra kāra, 209. Ksetra-pradaksina. 304. Kşetra-pāla, 383. Ksetrapalecvari, 378. Kşipana (Chippah) |caste|, 242. Kū (village), U, 161. Kuça, II, 234. Kuça-birtă, 301. Kuçadhvaja, II, 70. Kuçalavodaya najaka, II, 342. Kui-po (Bhatgaon), 65. kukhri, 268, 291. Kukkucipāda, III, 176. Kukkutarama, III. 164. Kuku (Tibétains), II, 243. Kukum glui, 54; II, 149. Kuku-syānājor, II. 244. Kulamana pandit, 11, 27, 342. Kulicecvari, 378. Kulika Nagaraja, 323, 325; III, 170. Kullu [caste], 244. Kulmandan, 255. Komaon, II, 279, 288, 289. Kumara-bhūta, 341. Kumari, 379 sq., 386; 11, 44, 54, 53, 54, 424, 493, 272. Kumbheevara, III, 170. Kumbhakára (kumhar) [caste], 242. Kunala-ksetra, III, 144. Kurpasi, V. Khopasi, Kuti (Kut), 64, 67, 82, 90, 127 sqq., 172, 175, 177 sqq., 182, 184, 185, 487; 11, 239, 250, 255, 276, 301. Kuvera, 350.

L

Laditamaheçvara, II, 142.

Lagan-bahal, II, 328, Lajampat, II, 397; III, 49 sqq. (inscription de). Lakhipar, 240. Läkhyä-yäträ, II, 40. Laksmaga, II, 366, Laksmi, 320, 332; II, 56. Lakymi Dāsa, 196. Lakşmî Kâmadeva, II, 181, 191 sqq., 209. Laksmi Narasimha Malla, 53, 427 n., 172, 236, 309, 379; II, 249 sq. Laksmi Nărāyana (divinité), II, 342, 340, 366, Lakşmi Narayana (roi), 11, 235, 255. Laksmi varma vihāra, II, 193. Laksmivarnacmaçana, III, 176. Lalibana-bihar, II, 26. Lalita (pattana), 61. Lalita Tripura Sundart, II, 281, 282. Lalita vana, 60. Lamba karpa bhaga, II, 254. Lamji, II, 271, Lamjung (Lamjang), 253, 255; 11, 302. Lampañco, III, 408. Lamu [caste], 243. Lanka, 203, 207, Lankhå, III, 108. Langur, 82, 85, 425, 177. Lava, H. 234. Lawar-ju [caste], 239. D: Le Bon, 146. lekhya-däna, 282. Lelegram, II, 246. Lepchas, 223, Lha-geigtsu Bribn, II, 149. (F.) Liborio da Fermo, 403 p. Licchavis, 10 sqq., 227, 259, 280, 282, 378: Il, 85 à 134 (histoire), 159, 214 sq.: III, 54 (ère des), 64, 80, 144, 143.

Li I-piao, 455, 456, 465, 335 n.; 11, 464. Lillivati, 388, Lilavatí (ruisseau), 387. Limbus, 222, 223, Lindesay, 70. linga, 11, 16, 58 sq., 277. Listi (Nisti), 85. Mrs. Lockwood de Forest, 448 n. Lohankarmi [caste], 244. Loka-samdarçana, III, 463. Lokeevara, 324 sq.; II, 96, 328. Lokeçvara çataka, II, 189. Lomri Mahā-Kāli, 348, 379. Loprim (pāńcáli), III, 447. Lubhu, II, 245. Luqtikeça, 390. Lutābāhā Bhairava, 382

#### M

Madana, 203, 388. Madana Simha, II, 235. Maddikarıni [caste], 241. Madhava, 389. Madhyalakhu, 64; II, 434, 473, 389. Madhyama vihāra, III, 92, 139, 144. Magars, 223, 254, 262, 267, 271, 276 sq., 360; H, 247 squ. Magha, 385. mäghapat (écriture), II, 251. Māghi Parņimā, II, 41, 363. Magha-Yatra, II, 368. mahābalādhyakşa, 284; III, 87 n. Mahā-bhārata, 202; III, 28 sqq., 44, 130, 432, 433, Mahabodhi, 194; II, 12, 329. Mahabodhi vihara (Mahaboddha vihāra), 494; II, 42, 337, 337. Mahabuddh (temple), Il, 365. Mahá-Cina, 204, 220, 332 sqq., 390; HI, 463, 176.

Mahâ-Cina-kramácára, 346. Mahā datta, H. 278. Mahadeva, 320, 350 sq., 372, 375, 382; H, 424, 366. Mahādevi, 372 Mahakala (Mahankal), 349, 348, 384; II, 24, 169, 338, Maha-kabi, 384. Maha Laksmi, 52, 381, 386; II, 35, 374, 384, 392; 111, 176, Maha-mandapa, 332. Maha-mari, 11, 217. Mahimagara, II, 124. Mahāpadma, 323. mahāpatha, III, 148. makā pratīhāra, 281; III. 456. maharaja, 289. maharajadhiraja (dhiraj), 286 maharathya, III, 148. maha samanta, 280; III, 83. Mahā-Samghikas, II. 489; III, 444. Mahā Sundara, III, 173. mähätmya, 204 sqq. Mahegyara, 362. Mahecvari, 378, 386; III, 176. Mahendra damana, 203, 369. Mahendra Malla, 173, 309; II, 246 Mahendra-malh (monnaie), 174; 11, 247. Mahendra saras (Madana saras); 11, 206, Maladeva, II. 116. Mahi Natha Bhaga, 230. Mahindra Malla (Mahipatindra), II, 256, 261. Mahindra Simha deva, II, 264. Mahindra Simha Rāi, II, 273 sq Mahi pāla, II, 488 Mahipatindra (V. Mahindra Malla), 11, 257, 261. Mahisasura, II, 55. Maitreya Buddha, 438, 243, 324; 11, 328,

Maju, H. 200. Makhi, 240. Makhostam Satsara, H. 427. Makwanpur, 87; II, 288. Malaon, IL 288. Mālati-Mādhava, II, 377. Maligram, II, 246, Malla bhumi (Malebhum), II, 240. malla-kara (impôt), 283; II, 428, 160, 242; III, 68, 69. Malla puri, II, 402, 214; III, 48. Mallas 14 sqq., 245, 227, 229 sq., 252, 259, 265, 284 sq., 298, 306, 309, 364, 378 sq.; II, 405, 240 sqq., 219. Ma-mou-sa-yeh, 188. Mana, II, 101 sqq. Māna danvārika, III, 132. Mana deva, 214, 367, 380; II, 7, 44, 24, 96, 98 sqq., 369; III, 5, 46, 20, 24. Mana deva (II), II, 421, 206 sq. Manadeva (et Jisaugupta), II, 156; 111, 104, 108, Manadeva vibara, III. 139, 144 (v. Manavihara). Managhi (Alberto), 114 n. Mana grha, II, 106, 120; III, 9, 56, 59, 64, 80, 88 n., 408. Managrhadyara, III, 152 Managupta, II, 406, 458; 111. 103. Manah-ciras Ertha, 390 Mananka, II, 100. Mana vihara (cri), II, 8, 406, 439, 169; 111, 92, 439, Mandchous, 171, 339, 342. Maneçvara, II, 439; III, 92, 455. Manegvarī, 378; II, 405 sq., 235. Mangalegyara, 203. Mangaleçvari, 377. Manhaura, Manohara, Manmati. (V. Manimutt). Manicaitya, III, 168.

111 . - 14

Manichur (Manicuda), 329, 391; II, 49; III, 168. Manicila (tirtha), III, 175. Magicada, 329; III, 466 (v. Mani-Manidhara, III, 469. Mani-dhātu, 330. Minigala, II, 249. Manillaga, III, 169. Manilingeevara, III, 169. Mani-mandapa, H. 260. Manimati (Manmati), 50, 326, 320, 388; III, 172. Manipaga, III, 169 Mani rohips, 326; III, 169. Manitudaga, III, 468. Mani-Yogini, 380 ; II, 7 ; III, 469. Manivata, 330. Maniyaksetra, III, 415. Manjuçri (Manjughoşa - Bissochtma), 52 n., 464, 474, 182, 243, 220, 221, 221, 328, 330 à 347, 376, 391; H, 18, 49, 377; III, 463, 176. Manjueri caitya, III, 165 Manjueri-mula tantra, II, 64, 493. Manjuçri pariturvana, 341. Manjugarta, III, 470. Manjugarleevara, III, 170. Meñju-pattana, 333; III, 465. Maŭjupura, III, 170. Manohara, 326 Manoratha-tirtha, 326; III, 473. Manu. 227, 259, 261 n., III, 134 sq. Maquampur, 120, 122, 123. Mara, II, 40. Maradaraka, 326. Maranga (Moranga), 82, 87. P. Marco della Tomba, 51, 105 n. sqq., 115, 417, 124 n., 423 sqq. Markham, 70, 400 n., 405 n. Marley, II, 288.

Martindell, II, 288.

maryādābandha, III. 93 n. Matabar Singh, II, 292 à 296. Ma-ta na lo mo, 168 ; 11, 228 sq. Malatertha. 327, 390; II, 73, 264, 392; 111, 175. Mathura, 388. Matin, II, 140. Maticajya, II, 72. Matisinha (moine), 464; (roi) II, 228 80. Matsyamukha tirtha, IR, 175. Matsyendra Natha (Mina Natha, Macchindra Nath), 52, 239, 243, 254, 262, 320, 322, 347 h 357, 360, 385; H. 11, 34 sq., 40, 44 sqq. ("yātrā), 59, (Sānu"), 162, 216 sq. 227, 235, 258, 260, 263, 328, 386 : III, 479. Manlyi Abdul kadir khan, 434. Mayuravarpa, II, 97. Medici Mall, II, 239. Meng Pao, 186; Micha, 255, 265. P. Michel-Auge de Tabiago, 111, 445 n. Minayeff, 68, 444, 445, 252. Ming (Dynastie), 150, 167 sqq., 186, 1136; H, 228 sqq. Missions, V. Jósnites, Capucius, Mithila, 369 sq. Mitrananda, II, 322, 327. Mogol, 173. Mogor, 82. Mohan-chok, II. 253. Mohan tirtha, II, 276. Mois intercalnire, III, 49 sq. Mokşadā, 332; III, 464, 177. Mongols, 170. Maranga; Morang, 84; II, 238 Mourmis, 223, 206. Mrga çikharn, 206. Mrgueroga, 370. Mrgasthall (a la), 346, 364. Mrgendra-çikhara, 369.

mṛttikā, III, 72. Mu [caste], 242. Mudita kuvalayaçva, II, 242. Mukunda Sena, 251, 262 sqq., 284. 360 sq.; II, 247, 220, 268. Mula-Sarvāstivāda vinaya samgraha, II, 63 sq. Mula-Sarvastivāda vinaya, III, 484. 490. Muṇḍa çrākhalika Pācupata, II, 161. Muṇḍa crākhalika Pācupata, II, 161. Murīs, 300.

#### N

Mosulmans, II, 245.

Mulgari, 82.

Nadesgaon, II, 260, Nadi, 67. Nadikostha tirtha, III, 475. Naga-dvipa (Nepal), 320. Naga-brada, 320. Niga malla, II, 233, Năga-pańcami, II, 50. Năgăripăda, III, 176. Nagaraka sarvasva, 11, 241. Nagarjun, 391, H; 353, 360, Nagarjuna, II, 360. Nigārjuna deva. II, 495. Nagarkot, 93 n. Nagas, 54, 458, 213, 246, 320 à 325, 333, 348 sqq., 50, 247; III, 464. Naga-vasa, 320. Naga-sadhana, 323. Nag Bamba raja, 11, 240. Nagdes, V. Nakdes. Nairrtya, 350. Nakavihāra, 11. 266 Nakdės, II, 239, 370. Nakku khola, 371. Nala, II, 215, 274. Na-ling ti-po (v. Naremira deva). Nalli [caste], 243.

Nama-Samgiti, 334; II, 328; III, 176. Namobuddha (mont), 391; II, 82, Namsal, H. 246, V. Nangsal, Nam Sigiha Rai, II, 273. Nănă Sahib, II, 363. Nanda naga, 327, Nanda deva, II, 172, 181. Nanda Gaowah (Nanda-Gopa) [caste], 243, Nandi (taureau), 362, 366. Nandi, II, 97. nandigańkha-váda, 281. Nandigaon (Nandigram), 67; II, 246, 264, Nangsal, II, 397; III, 446 à 457. V. Namsal. Nanuiya Ganga, H. 201. Nanya deva, 64, 219, 364; H, 480, 498 sqq., 245, 249 sq., 255. Nāpita (Nau) [caste], 242 Nara bhūpāla Sāh, II. 262. Nàrada, 328, 369 Naraka, H. 56. Nara Narayana, II, 205, 255. Nara Sirpha (Vișpu), 206, 369 : II, 439, 254; III, 92. Narasimha (du Tirhout), II, 234. Narasimha Thākura (magicien), II, 弘4. Narayana, 320, 366 a 375, 388; II. 95, 234 sq., 335, 353, 394; III, 35 97, 145 (\*devnkuladaçamıgosthi), 418, 446. Narendra deva. 434, 436, 162, 164, 465, 466, 212, 280 sq., 321, 337, 347 sqq.; 11, 26, 44 sqq., 121 sqq., 156, 462 à 167. Narendra deva (Narasimha deva), 11, 207. Narendra Malla (roi de Bhatgaon), H. 230, 242, 255. Narendra Malla (roi de Katman-

don), II, 246, 338, 339,

Narendra prakāça, II, 257, 264. Naskatpur (Kirtipur), II, 271. Najegvara, 386. Nau. V. Napila. Naugrocot (Himalaya), 92, 96. Naugrocot (Nogarket), 92, 93 n. Nava Durga, 377; H. 425. Navalinga firtha, III, 175. Navanādi maya, 328. Navarātri, II, 54. Navasagar, 67. Nava-Sagara-Bhagavali, II, 8, 35, 98, 496, Nava-tola, II, 124. Nayaka, H. 33. Nayakot, 48, 179, 483, 253, 255, 382; 11, 35, 48 sq., 106, 193, 496; 234, 244, 250, 264, 268, 269, 274, Naya pala, II, 488. Navars Nayera (Nairs), 219; II, Nebhar [caste], 240. Necbal (Nepal), 86, 91, Neopal (Népal), 86. Nekarmi (Kana) [caste], 242. Nekpal (Népal), 86, 99, 121, dans

370; H, 67 sq., 72.

Népal (comparaison avec Ceylan et Cachemire), 5, 6; (coup d'æil sur Phistoire) 7 å 39 (le royanme, tablean geographique) 44 å 46; (la vallée, tableau geographique) 47 à 74; (différents noms) 86; (commerce) 428 n., 172 sqq.; (étymologie); 223 n. 244, 243; (route de Chine) 335; (nom) II, 66; (monnaie) II, 106 à 114, et 111, 492.

Georgi 122, dans P. Marc 123,

Nemi (Ne Muni), 204, 221, 359,

Nemita, II, 67.
Nepāla-Māhātmya, 201 sqq., 207, 210, 318, 326, 330, 366, 369, 372,

387; 11, 67, 287.

Nepāla samvat, 215. Nesti (Listi), 82, 85. Neta-Devi-yatra, II, 48 sq. Nevagmal (Nivāsa Malia), 84. 87. Nevāra (écriture), II, 251. Névari, 216, 251 sq. Névars, 9, 219 sqq., 254, 302 sqq., 386: H. 200. Nibharbhari [caste], 241. Nicolls (Colonel), II, 288. Nidhi-tirtha (Nidhāna\*), 326. Nikhu, 50: II, 40. Nikhu (caste), 230. Nilkanth (montagne de), II, 239. Nilakantha (lac), 320, 368, 386. Nilam, V. Kuti. Nda Tara Devi. 381, 383, Nimisa, 328; II, 67, 83. Ni-po-lo (Nepāla, Nepal), 454, 457. 463; H. 63, 64. Niravati, 387, 389. Nirbhaya deva, II, 186, 490 sqq. Nirgunananda Svami, II, 282. Nirmala-tirtha, 326; III, 173. Nityānanda Svāmīn, 365; II, 249. Niyama, H. 67. Nogliakol, 125. Notizie Laconiche, 385. Nrpendra, II, 256, 328, 334. Nrtya Natha, II, 124. Nuti tirtha, III, 475. Nyatpola Deval, II, 11. Nupal (Nepal), 86, 92.

Ö

Ochterlony, 137; II, 288 sq. Odiyana, III, 170, 471. Otiphant, 140. Oldfield, 141, 142. Onkuli-bahal, II, 26, 125, 208. Ou-t'ai-chan, 335 sqq. Pañca-buddha, II, 96.

P

Pabi (Pamvi), II, 82, Pagupatas, 362 sq., 366. Pacupati (Liva), 1 (frontispice), 204 sqq., 262, 316, 323, 337 à 366, 372, 381, 384, 388, 391; II, 14, 16, 58 sq., 71, 72, 84, 93, 98, 108 sqq., 135, 139, 186, 217, 238, 244, 254, 256, 275, 287; III, 444. Pagupati (temple), 66, 67, 306, 323, 370, 388; H, 57, 97, 216, 236 sq., 258, 293, 355; III, 92, 138. Paçupati purana, 205, 326, 369; II, Pacupreksa deva, 359 sq.; 11, 84, 93. Padmo niga, 327. Padmacala, 237. Padma çri jirina, II, 241. Padma deva, II, 164. Padmaka, 323. Padma kasahagiri, II, 72. Padmapāņi Lokegvara, 319; II, 328; III, 169. Padmāvatī, III, 167. Padmottara, III, 167 Padumalla devi, II, 231. Pa-cul-pou (Népal), 186. Pahañco, III, 408. paijňi (paňjant), 288. Palamchok, II, 227, 238. — Palanchank Bhagavati, II, 8, 98. Palas, II, 188. Paldu, 126. Palleki, 96, 97. Pa-lo-pou (Népal), 172, 486 sq. Palpa, 167, 286, 262; Il. 194, 217, 244, 268, 278, 285, parpa, 283; 111, 84, 149. payapuraya, III, 149. Panauli (Panavati), 391; 11, 144, 245, 274,

Panca cușa parvata (Panca cikha), 332, 335 sq. : Hf, 163, 176. Pañcala deça, II, 144; III, 160, 170, 173, páñcali, III, 414. Pańcalinga Bhairava, 382 sq.; II, 257. Pancanadi Ertha, 327. padeciparatha, 282, 295. Pańcu-rakşā, 295. pancayal, 291. pane khat, 215. Pande (Panré), 257, 286. Pandukegyara, 390. Pandunadi, 390. Panga, 11, 241. pānīya-karmāntika, 284; III, 88 n. Panoni, II, 314. Pan-tchou-eul, 180. P. Paolo di Firenze, 103 n., 106. Papa-nacini, 327. Paragara, II, 63, Paragara dharma castra, II, 385. parama-māheguara, III, 111. Paramegyari, 374. parbatiya, 246, 275 sq. Paricista-parvan, II, 65. Parigespalli, III, 145. Pariksit, 11, 82. Parsa, 423. parsi (écriture), II, 251. Partasmal (Pratapa Malla), 85, 87. Parthivendra, II, 236, 334. Parvalegyara, II, 439; III, 92. Parvati, 348, 346, 375, 387. Paraliputra, 243; III, 462. Patan, 52 (Historique et noms divers :), 60 sqq. (Pattana-Patan). 67, 80, 84, 86, 109 sqq., 122, 284, 385; H, I, I (caitya), 33, 11 sqq. (Matsyendra Natha yatra), 173, 193, 194, 196, 212, 220, 236 (royaume de), 239, 257 a 261;

245, 248, 265, 274, 282, 209, 341 sq., 344 sq. : III, 443 à 418. Panika, II, 83. P. Paulin de Saint-Barthélemy, 443 n., 115 n. Pé-houn, V. Préboung-Pei-pou (Népal), 186. Pham-mthin, II, 189, Phatta, H. H. phiringi (écriture). II, 251 sq. Phirphing, 67, 379, 390; II, 43, 246, 399. Phulchok (Phulloccha), 333; III, 463. Phullak, 477. Phutum, II, 246. Pickersgill, 72 Pic-pang (Nepal), 486, P. Pierre de Serra Petrona, 102. Pihi, 243. Piliers commémoratifs, III, 5 sq. Pingala, H. 26, 72. Pingala-vihara, II, 72, 191 Pinta-vihāra, II, 51, 96. pijhādhyakja, 284; III. 88 n. Podhya (Puriya) [caste], 244. Pokhra, 253, Possé, 122. Potala, 354. Pouo-lo-ton, 457. Pou-yeu (Bhatgaon), 172, 187. Prabhāvati, rivière (et sœur de Mahendra), 203, 327, 330, 369 sqq.: III, 163, 175, Pracanda deva, II, 4, 70. pradhāna, 284; II, 265 Pradyumna, 203, 368 sqq Pradyumna kāma deva (Padmā deva), H. 194. Prahiada, 206, 329, 369; H. 14, 368. Prajňů, 377; II, 47. Prajina, 339. Prakinda, 384. Pramodaka tirtha, 327; III, 175.

praņālī, II, 22 Prina Malla, II, 239. prasadadhiketa, 281. Prasadagupta, II, 421; III, 53-56. prāsāda ratha, III. 450. Pratipa Malla, 87, 88, 246, 323, 360, 365, 368, 384; 11, 17, 59, 221, 250 h 256, 260, 262, 334, 335, 336, 393 (inscription polygraphique). pratoli. III, 90 n. pratyonta. II, 444 sqq. Prayága-Bharava, 383; II, 143. Prayaga tirtha, II, 434, 448 sq. Préboung (Népal) : Pé-boun (Névars), 186, 307... Pretas, III, 474. Prithi Narayan (Prthvi Narayana). 62, 64, 66, 444, 474 sqq., 243, 283, 264, 264, 266, 274 sq., 276, 286, 309; 11, 5, 36, 44, 54, 440, 263 点 277。 Prthivi pāla, 11, 282, 284 sq. Prthivi Vira Vikrama Sah, II, 303. Prthvi rāja, II, 222 Pucchagra, 391; III, 462 Pulastya, 206, 364, 388. Pulpul [caste], 242 Pundra-vardhana, 354. Panka (3) Pancali, III, 115, 117. Pamyadeva, II, 425. Punya-tirtha, 326. paraiga (monnaie), 201, 209; III, 84, 149, Poriya (V. Podhya). purchita, 272. Purobi, 273. Purusapura, 371. Puspa deva (Pusya deva), II, 169; Ш, 140. puspa-patāka(-vāha). 281; II, 139; III., 88 n. Puspavajika vihara, III, 115, 148. Pujanas, III, 171.

Putvars (Duan), 243. Pyuthana, II. 273.

R

Radha, II, 406. Radha-Krspa, II, 13, 239. Radoc (Budok), 85. Raghava deva. II, 180 sept. Raghunatha Tha, 230, Raghu natha Pandita, II, 292, 294. Rajn-guru (Rajya-), 247, 272, 293; 11, 301. Rajaka [caste], 228. Kājalla devī, II, 234, 233, 235. Raja Malla deva, II, 212. Raja manjari, 326. Rajamati, II, 255. rdjangaņā, III, 456. Raja-tirtha, 326. Rajarajecvari, 388; II, 425. Raja vihara, II, 169: III, 145. Rajegyart, 378; II, 244. Rajendra Lala Mitra, 147. Rajendra prakaça, II, 287. Rajendra Vikram Sah, 488, 360; H, 290 à 300. Rajendra Lakşmi (mère de Raņa Buhadur), II, 278. Rijya prakaca, 109, 281; 11, 257, 264, 264. Rajyamati, II, 171, Kajyavatt, II, 8, 99 sqq.; III, 5, 45, 20. Rakşasas, 203. Raksaul, II, 308. Rakiacandana, 203. Raklängu, 326, Rakla-Vinayaka, 384 Rama, 379; H, 60, 70, 84, 234 sq., 368. Rāma Nātha Sāh, 230. Rama navami, II, 60.

Rāma Salī, 256; 11, 262. Rama Simha deva, II, 248, 220. Ramayana, 364; II, 70. Rămegyara, II, 139 : III, 92. Ruga Bahadur Sah, 132, 136, 181, 188, 200, 300; II, 277 à 286. Hanacora, II, 21%. Ranajit Malla, 64, 103, 104 a., 174; 11, 41, 243, 263, 265, 268, 274. Raga Malla, H. 239. Raga Vira Sigha Thápá, II, 291. Ranbir Jang, II, 304. Rani-Pokhri, 57, 204; H, 255, 358. ranja (écriture), II, 250. Ran Jang Panre (Rapa Janga Pande), 11, 202 sagt Ranjit Singh (Rana jit Simha), II, 으시다. 맛하다. Rapoddipa Simha, II, 303 sq. Rapti (torrent), Il, 340. ratha-yatra, II, 39 sqq. Ratna deva, II, 151. rathottolana, III. 450. Hatna-dvipa, II, 149. Ratna kirti, H. 489. Baina Malla, 53, 365; 11, 239, 243 sqq. Ratua raksita, II, 189. Ratnusambhava, II. 328. Ratria Simbo, 256, 262. Batnavati (Balko), 327, 330; III, 175. Ravana, 203, 207, 379. Ravigupta, II, 420, 458; III, 48, 51. Raya Malla, II, 238. Rayanavalt, III, 167. Resi (pancali), III, 117. Robini, 326. Rosamati, 387, 389. Rose (Alexandre), 112, 116. Rudok, 79. Rudra deva, H, 187, 190 sqq., 208. Rudra deva varman, II, 26, 95 sq. Rudradhárá, 326.

Rudramati, 326. Rudravarņavihāra, 11, 26, 347. Rupamatī, 11, 253. Ruru Bhairava, 111, 476.

#### S

Sabhatacangini, II, 334. Saciva-vihāra, II, 169. Sadā Çiva deva, 66, 284, 360; II. 197, 205 sq. Sadā Çiva Malla, II, 248. Sadaksari, III, 171. Sādhaka, 380. Sah, 255, 265. Sahasra Sundari tirtha, III, 175. Sähmengu (Sahmyangu), III, 162, 464. Såketa (ville), Ill, 166, Sakhvā, II, 179. sJkjin, III, 149. Saleure, 148 n. Sălmi. V. Sarmi. Samanta-bhadra, 325; II, 59; III, 170. sāmanta, 280. Sambapura, II, 139; III, 92, 135. Sambhota (Thon-mi a-nn), II, 149 Samgita bhāskara, II. 241. Samgita candra, II, 241. Sanigita sara sangraha, II, 241. Samhara Bhairava, III, 176. sammarjayitri, 281; III, 89 n. Samri, II, 311. Samudra Gupta, II, 61, 69, 87. Sanatkumāra, 206. Sanga, 382; II, 215, 238, 239, 274; HI, 96 à 101. Sangachok, II, 239, Sangal tol, II, 347. Sanghar (songat) [caste], 244. Sankasya, II, 70.

Sankū (roi), 11, 74. Sanku, 67, 425, 297, 380, 384; II, 49, 173, 239, 246, 264, 379 sqq.; 111, 110. Sann. V. Matsyendea Nath. Sapelapañcali, 11, 140; 111, 92. Sarasvatī, 332; II. 57. Sarasvalī (rivière), 327. Sarat Chandra Das, 222. Sarmi [caste], 244 sq. Sarradayla-mayaka, 281. Sarvānanda Pandita, 323. Sarvanivaranaviskambin Bodhisattva. 111, 171. Sarvapada, III, 170. Sarva-tathāgata-mahā-guhya-rājādbhutanuttara - praçasta - maha mandala-satra, II, 65. Sasthi, II, 139; III, 87 n. Satangal, II, 246. Sat Bahalyas, II, 264, 268, 274 sq. Sati Nayaka devi, II, 231. Satya Narayana, II, 340. Sauragra, 204, 330, 372. Saya umeta (écriture), IL 251. Scimangada, 120. Sciuscha (Chuscha, Chosyang), 127, Schlagintweit, 148 n. Scott (Samuel), 134. Segowlie, II, 289, Sens, III, 173. P. Séraphin de Côme, 111. Seyadajana (ecriture), II. 231. Skanda purapa, 201. Sheashu [caste], 239, Sher Bahadur, H. 286. Sherista [caste], 239. Shikar jong, Sikharjong (Digarchi), 179; H. 238, 279. Shore (John), 115, Siddha-pokhri, II, 372. Siddhi Narasimha Malla (Nr Simha Malla), 62 n., 173, 244 n., 319,

II, 32 sqq., 39, 193, 255, 257 à 259. Siddhi Narayana. 196. Siddhi sāra, II, 237 Siddhi-Viniyaka, 384. Sikarmi [caste], 241. Sikkim, II, 279, 289. Simangarh (Simraun garh), 64, 120, 379; H. 480, 499, 222 Simha (?)-kara-, 283. Simha Pratapa Sah, II, 277. Simhala, 364; II. 71. Simraun-garh (V. Simingarh). Singhini, II, 11. Sipa, 125. Sirdars, 289, 298, Sisagarhi, II, 284, 306, 313. Sisapani, 124. Sita, II, 368. Sitasaras, 340. Sitikhasti (Siti yatra), II, 36, 49 Si-tsang tseon-son, 186. Sivapuri, 367. Skanda, II, 49. Smith (Cap.), 141. Snāmayātrā, II. 217: Sohgaura (plaque de), II, II. Soma, 203. Sommeekhara Ananda-Svamin, 365; 11, 244, Somavamça, II, 67. Someçvara deva, II, 209. Sonagutti, 67. Sounwars, 223. Srong-bisansGam-po, 155 sqq:, 309, 338; IL, 148 sqq-, 159. Stambha, III, 5. Sthula-caitya, II, 345.

Sthunko, II, 82.

Subāhu, III, 166.

Sudhanvan, II, 70.

Sudatta, H. 72.

Sokhavati, 324.

Sulaksana firtha, 327; III, 475. Sunandācārya, II, 207. Sunaya Cri Mitra, II, 26, 95. Sundarī nāgī, 327, 388. Suprabhā, 369; II, 71, Surendra Vikrama Sah, II, 300, Surghdan (Cuddhodana), 372. Surepa ratna, 111; II, 271. Süryaketn, 203, 360 sq. Surya Malla, II. 216. Saryavamça, 225, 322 (de Bhatgaon), II, 226 (de Katmandou), 11, 248. Suryavati (Tadi), II, 48. Surya-Vinayaka (Suraj-Binaik), 384, 390; H. 13, 379, 384. Suvarna-dhara (Son-dhara), II, 186 Suvarna Malla (Bhuvana Malla), 11, 239. Suvarņavalī, 326. Svāmin, 220. Svarnagrigegvara, 203 Svarnecvara, 370. svatalasvämin, III., 74. Svayambhū (V. Syambunāth), 1 (frontispice), 209 sqg., 332, 376, 382, 390, 391; H, 14, 66, 82, 98, 237, 253, 255. Svayambhucaityabhattarakoddeça, 210; 11, 494. Svayambhu-mala, II, 56. Svayambhu-purāga, 208 sqq., 326, 332 n., 335, 354, 364, 381; II, 5; III, 459 (Sváyambhuva\*), 161. Svayambhātpattikathā(V. Svayamblu purina). Svayambhuva purana (V. Svayambhu-purana). Svayamvrata, II, 74. Svekho, II, 200. Syamarpa (Cha-mar-pa), 181. Syambanath (V. Svayambhanath), 65, 68, 216, 346, 326, 334; 11, 3

sqq. (caitya), 47, 49, 52, 98, 335 sqq. Syemgu, II, 216.

#### T

Taksaka naga, 323 sq., 367. takın kara, 290. Taleju (Tulası, Tulaja, Talagu), 239. 240, 254, 378 sq.: II, 36. Tamasa (Tons), 328. Tamba khani (Tambacani), 124; II, 344 Tamba-Kosi, 385, 386. Tamkarmi [caste], 241. Tamrakara [caste] (Thambat), 241. tamrakullagala, III, 155, 156, bimrapaya, III, 68, Tana-devata, II, 196. Tanahung, 253: II, 276. Tang (Dynastie), 150, 163 sqq.; Il, 112. Tangut, 79. Tantras, 380 sq., 383; II, 64, 356. Tan-tsing, 180. Tao-cheng, 161. Tao-fany, 161. Tapu Malla (?), II, 243. Tärä (brahmanique), 203, Tara (bouddhique), 346; II, 452. Taranātha, 308, 340, 354, 357; II, 189. Tara-tantra, 346. Tara tirtha, III, 175. Taria, 11, 250. Tatti [caste], 243. Tau-dahan (Tau-dah), 321. Tavernier, 86, 92 sqq. Tcheu-konng, 168. Tecapa tirtha, III, 175. Tejo Nara Simha Malla, II, 265, 274, 275, Temple (Richard), 148 n.

Teng-tch'eng, 160. Térai (aspect général), 42, 334; H, 276, 277, 289, 302, 303, 304, 308. Thakurs, 53, 239, 265 sqq.; 277. Thakuris (dynastie des), 221, 225, 280, 281, 322; U, 68, 121, 453 sq. (de Katmandou), II, 249 (de Nayakot), II, 193, 196, 244. Thambahil, II, 287. Thambat (V. Tamrakāra). Thambo, II, 160. Thamel, 58. Thamri, H. 335. Thang-la (Nya-nyam-thang-la), 85. Thang (passe de), 85. Thankot, 65, 369; H, 71, 216, 315, 392; III, 102 à 109. Thopas Rangus, 277. Thargars, 286. Thapas khas, 277. Thapathali, 57. Thacis, 11, 264. Tharns, II, 67 sq. et n., 300. Theelm, 67; H. 245. Thoka, II, 128, 395; III, 65 sq. (inscription de). Thomai bahal (Vikrama Simha Vihara), II, 334. Thon-mi-Sambhoga, II, 8 n. Thyba, 67. Thomtam, 481, Thegam, 122.

Thumtam, 481,
Thegam, 422,
Tibet (route), 67, 93 sqq.; (mission des Capucins), 98 sqq.; (route du Nepal au —), 425, 426, 429 sqq.; (rapports aver le Nepal), 466 sqq.; (relations commerciales avec le —), 472 sqq.; (guerre avec le —), 477 sqq.; (Inscriptions tibétaines), 216, 283, 296, 307, 309 sqq., 336 sqq. (Mañjueri); II, 5 (caitya Syambhō); 7 sq. (caitya Budhnath); 15, 28

sq., 34, 95, 442, 446 sqq., 473 sqq., 244, 247, 249 sq., 259, 276; (guerre avec le Népal), 279; 304 sq., 336.
Tila-Madhava, 203.
tilamaka, 303.
Timi, 64, 67; II, 33, 239, 240, 260, 291, 374; III, 46 sq. (inscription de); 449 à 137.
Tinya (Kaimandou), 33.
Tinya-la (Patan), 64.

Erahuti (écriture), 231. Tirhout, II, 222 sq., 234, 238, 244. Tirsul Gandak, II, 262. Tirsul Ganga, II, 239. Tirthas, 325 à 329.

To-bahal, Kalmandou (Inscription de), III, 22 sqq.
Tod (Col.), 256.

Tippah [caste], 242.

Todarananda paodita, II, 347. Toho-bahal, II, 338.

Thoka, 246. tol, 284.

Trailokya Malla (Tribbuvana Malla), Il, 240, 248.

P. Tranquillo d'Apecchio, 103 n., 106, 114, 115 n., 125, 129.

Tremblements de terre, II, 291. Treta-yuga, 358.

Tricampaka, 389.

Tricula-Gandaki (Tirsul Gandak), 328 sq.

Tricula Ganga, II, 48.

trikara, 283.

trikona. II, 17,

 Tripura Sundari (reine). II, 286, 290 sq.

Tripura-Sundarı (déesse), 381.

Tripureçvara, II, 329.

Triratna stotra, II, 342. Triratna vihāra, 348.

Tsapaligaon (V. Chapaligaon), II, 394; III, 57 sqq. (inscription de). Tukhāras, II, 445.
Tukhucha, 50; II, 70.
Tulaechi-Tol, II, 426, 374; III, 6. sqq. (inscription du).
Tulajā devi, II, 225, 240, 244, 248, 261, 272, 275, 277, 281, 282.
Tundi Khel, 319; II, 22, 55, 389.
Tyangā, 382.

#### U

Tyekam-bahal, II, 327.

Udas [caste], 240, 241; II, 328. Lidayadeva (1), II, 420, 442, 459, 162 sq. Udaya deva (II), II, 194. Udaypur (rāna d'), II., 90. Ugra-Tara, 381. Ujjayini, 383, 388. Uma; 206. Umapati dhara, II, 200. Unmatta-Bhairava, 383; III, 476. Unko Vibar. V. Rudrayarpa-vihāra. Upanālaka, 326. Upādhyāya [caste], 239, 272 sq. Upagopta, 213; II, 83; III, 161. Upakeçini, 332. Upananda naga, 327. upoșadha, II, 353. Utkala-Khanda, 201.

#### V

Vacchleçvari, Vatsalā, Vatsaleçvari, 4, frontispice, 378, 379, 388, 391; II, 36, 124, 425, 243. Vāgiçvara tirtha (Vagiratta\*), 327 sq., 336, 388; III, 175. Vāg içvara kirti, II, 489. Vāgiçvarī, II, 353. Vāgmati, V. Bagmati,

Vagvati, 206, 207, III, 139, 144, 166. V. Bagmati. Vägvati mähätmya, 205 sqq. Vagvati para deva, II, 139; III, 92. Vaicali, 11, 210. Vaicya rajas, II. 262. Vaidyaka, H. 168. Vaidyas, 228, 246. Vairocana (Mahā), H, 19, 328. Vairocana Pandita, H. 189. Vaispave, 386; II, 263; III, 476. cujra, II, 17. Vajrabodhi, 339. Vajradarya (caste), 240 ; II, 32. Vajra deva, II, 189. vajra dhatu, II, 13, 19. Vajrapada, III, 173. Vajrapani Bodhisattva, III, 179. Vajrasattva, 329; II, 4, 45. Vajen-Varahi, 390. Vajra-yoga, 380. Vajra-yogini, 380 sq., 388; II, 49, 103, 125, 246, 281. Vajreçvari, 377. Vajriat, 381. Valacchi Tol, Il. 377. Valasnikki-devakula, III, 148. Vala ya - yasti, III. 5. Valegvara, 388 Válhíka, III, 167. Vallara Simha, II, 233. Valmiki, 328, 388. Valmikievara, 203. Vama deva, II, 196, 222. Vamcavali, 193 sqq., 244, 249, 303, 335, 351. Vāņa deva, II, 196. Vanga mani, II, 241. Vansittart, 146, 271. Varada, 332; III, 464, 177. Vara deva, 348 sq.; II, 28, 35, 164. Varaha-Mihira, II, 63, 211. Varabi, 386; II, 7; III, 476. Vardhamāna deva, 67; II, 173.

Varkam (V. Jagat prakāça Malla). Varpa, III, 172. Varnalakşeni, III, 172. vartta, 282; II, 134. Vartta-Bhogacandra (Varta-9). 11, 128; III, 68, 69 Varuna, 322, 327, 350. Varuna Naga, III, 476. Vasantadeva, II, 146 sqq.; III, 52 अव्या Vasanta-pancami, II, 57. Visavagrama, III, 173, 174. Vasistha, 346, 382 Vasubandhu, 370 ; II, 65. Väsudeva, II, 241; III, 47. Vasuki naga, 322 sqq., 391; II, 486, 193. Vasundhara, 328; III, 463, 175. Vatsa devi, II, 167, 170. Vatsalā (V. Vacchleçvari). Vatsaleçvari, 378. (V. Vacchlecvari.) Vāyu, 350. Ventnon, 146 n. vetropastkita, III, 149. Vibhuvarman, II, 22, 438, 442. Vihlusana, 206. Viçala-magava, 367; H. 71. Vicravas, 206, 207. Viçvabha, III, 163. Vieva deva, 378; II, 36, 425. Vigvajit, 284; II, 265. Viçvakarman, II, 5, Vieva Malla (Vișpu Malla, Besson Mull), II, 240, Viçvanatha, 286. Vidyādhara-varma vihāra, II, 195. Vidyadhari, III, 173. vihica, II, 23 sqq., 29, 54, 328 et pass. Vijaya-daçamı, II, 41. Vijaya deva, II, 169; III, 115, 118, Vijaya kama deva, II, 200.

Vijaya sena, II, 200. Vikațeçvara (Nărăyana), III, 97. Vikmanti, 380; II, 7, 98 Vikrama çila-vihara, 334; II, 71, 189 : III, 176. Vikramaditya, 383 - 11, 35, 74, 126, 144. Vikramajit. 367, 380, 384; II, 51, Vikramakesari, 367; II, 7, 74. Vikramasena rajaputea, II, 140: III, 74, 77 sq., 99, 101. Vikramasthala, III, 471 Vimalananda svamin, II, 256. Vimalaprabhā, II, 398. Vimalavali, 326. Vināyaka, 391; II, 124 (Vacana"). Vindusvamin, II, 140. Vipaçyin, 330, 391. Vipra dāsa, II, 241. Vipravarma-gomin, III, 65. Virabhadrā, 328. Vira deva (Vara deva), 60; 11, 172. Vira Nara Simba, II, 264, 268 Vira-Narayana, II, 235, 255 Vira Nārāyaņa avalaņisa, II, 234. Virăteçvară, II, 97. Virupukya, 361. Virupākṣapāda, III., 176. Visquideva, II, 425. Vispudharmottara, III. 433 sq. Vișau gupta Yuvaraja, II, 160 sqq. ; III, 103, 404, 409. Vișuu Malla, 323; II, 264, 264, Vişnu, 204 sqq., 320, 324, 346, 350, 358, 366 à 375, 381, 389 sqq. ; 11, 18, 19, 41, 56, 71, 403, 242; III, 171. Visou Vikrantamurti, III, 19. Vișpumati, V. Bitsnumati. Vispunathā, II, 125.

Vişnupadi, 326, 329 (v. Bitsnumati).

Visscher (Nicolas), 90, 91.

P. Vito de Recanati, 102 sqq.

Vrsa deva, 385; II, 32, 71, 96; III, 43.
Vrsakarpa, III, 469, 472.
Vrsavarman, III, 58.
ccttibhnj, 282.
Vyaghra-yatra, II, 54.
Vyaghri-jataka, II, 444.
Vyaghriot, II, 44.
Vyāsa, 206; III, 430.

#### W

Wang Hinen ts'e,73, 454 sqq., 324; II, 465. Wen telveng, 456, 460. Wei-tsang t'ou tehe, 485. Wallanchun (passe de Tipta-la, ou), 431. Dr Wright, 442, 494, 245, 247, 270. II. Wylie (Col.), 448; II, 306,

#### Y

Yaçalıketu, II, 62. Yacodhará, II, 195. Yacodhară vihira, II, 495. Yaçonātha, II, 196. Vag bahal, III, 438 à 445. Yaksa Malla, 64, 210, 284, 365, II, 226, 238 sq. Yama, 350; H, 96. Yama dharma çüstra, II, 385. Yama malla, II, 401. Yambu kramā, II., 209. Yampi-bihar, II, 26, 95. Yam-pu, Yang-pou (Katmandou), 54, 487. Yamuna, 327. Yang peu (Katmandou), 54. Yang San-pao, 169. Yagu, III. 5. Yatra, II, 34 sqq.

Yathāgumpadçum, III, 24. Yebramkharo, III, 108. Ye-leng, nom de Patan, 61, 172, 487. Yellung (Yalamba, Yalambar), II, 81 sq. Ye-ran (Patan), 64. Yin-(daise) (Katmandou), 53. Yogamati, II, 264. Yogambara-jūāna-dūkinī, 349. Yoga Vasistha, II, 394. Yogin, 380. Yoginīs, 380 sq. Yoni, II, 16. Young-lo, 336; II, 228. Yulloo daisi, Yellon-desi (Patan), 64. Yumila, II, 262, 281. Yungvar [caste], 243. yūpa, III, 5. yuva rāja, 283.

#### Z

Zaervanegitta Malla (V. Raņajita Malla), 103. Zimpi Taudu, II, 344 sq.

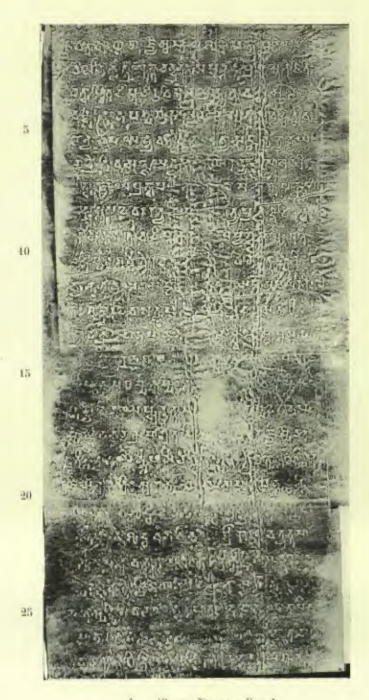
## TABLE DES MATIÈRES

### DU TROISIÈME VOLUME

|           |                                                       | Pages. |  |  |
|-----------|-------------------------------------------------------|--------|--|--|
|           | Inscription du pilier de Changu Narayan (samvat 386)  | 4      |  |  |
|           | Inscription de Lajanpat                               | 49     |  |  |
| 111.      | Inscription du To-bahal à Katmandou                   | 55     |  |  |
| IV.       | Inscription du pilier de Harigaon                     | 25     |  |  |
| V.        | Inscription de Timi.                                  | 46     |  |  |
| VL.       | Inscription de Kisipidi (samvat 449)                  | 48     |  |  |
| VIL       | Inscription de Ganadeva à Kisîpîdî (an 4)             | 52     |  |  |
|           | Inscription de Tsapaligaon                            | 37     |  |  |
|           | Inscription du Tulacchi-tol à Bhatgaon                | 61     |  |  |
|           | Inscription de Thoka                                  |        |  |  |
|           | Inscription de Dharampur                              |        |  |  |
|           | Inscription de Civadeva à Khopasi                     |        |  |  |
|           | Stèle I de Harigaon (an 30)                           |        |  |  |
|           | Stèle II de Harigaon (an 32)                          |        |  |  |
|           | Inscription de Sanga                                  |        |  |  |
|           | Inscription de Thankot                                |        |  |  |
|           | Inscription de Sanku                                  |        |  |  |
|           | Inscription du Chasal-tol à Patan                     |        |  |  |
|           | Inscription de Timi.                                  |        |  |  |
|           | Inscription du Yag-bahal.                             |        |  |  |
|           | Inscription de Nangsal                                |        |  |  |
| 29-25.71  | Note sur les deux planches annexées au premier volume |        |  |  |
|           | The surface production and product remains            | 3.00   |  |  |
| Appendice |                                                       |        |  |  |
|           |                                                       |        |  |  |
|           | Le Népal dans le Vinaya des Múla Sarvástivádins       | 181    |  |  |
|           | Un artiste népalais à la cour de Koubilai Khan        | 485    |  |  |
|           | A propos des symboles sur le fronton des stèles       | 189    |  |  |
|           | Caitya de Svayambhú                                   | 190    |  |  |
| V.        | Manuscrits du Buddha-Purana                           | 191    |  |  |
|           | Numismatique du Népal.                                | 109    |  |  |

# TABLE DES PLANCHES

| 1        | Americation.           | f). Changu Narayan, Face I.  |
|----------|------------------------|------------------------------|
| 11.      | Truscispense           | _ Face 11:                   |
| 111.     |                        | Face III                     |
|          | Description            | II), Lajanpat.               |
| 1.9 -    | (Inscription           | III). To-bahal Katmandon.    |
| 3 -      | THEOTIPENIN            | IV). Pilier de Harigaon.     |
| V1.      | (Tuscasbrion           | Try, Piller de Dangaous      |
| VII.     | (Inscription           | VJ. Hint.                    |
| VIII.    | (Inneription           | VI). Kisipidi (Samvat 449).  |
| IX.      | (Inscription           | VII). Kisipidi (Ganadeva).   |
| X.       | (Inscription           | VIII). Tsapaligaon.          |
| XI.      | (Inscription           | IX). Tulacchi-tol, Bhatgaon. |
| XB.      | (Inscription           | XI). Dharampur.              |
| XIII.    | (Inscription           | XII). Khopasi.               |
| XIV.     | (Inscription           | XIII). Harigaon, stèle 1.    |
| XV       | /Inscription           | XIV). Harigaon, stèle II.    |
| XVI      | Auscription            | AV). Sanga.                  |
| XXII     | Inveriation            | XVI). Thankot.               |
| N. WHILE | /Inscription           | (XVII). Sanku.               |
| NIV      | (Innertial             | (XVIII). Chasal-tol, Patan.  |
| ALA      | . remover price        | (XIX). Timi.                 |
| AA       | Anscription            | vvi Vachahal                 |
|          |                        | XX), Yag-bahal.              |
| X X II   | Constant to the second | A A L. AND LESSES            |



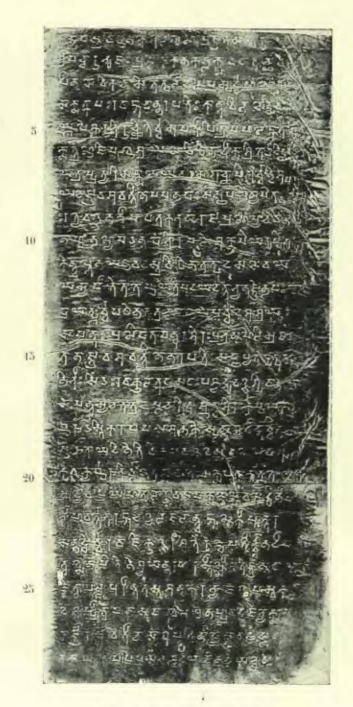
1. — Changu-Narayan, Face I.





I. - Chango-Narayan, Face II.





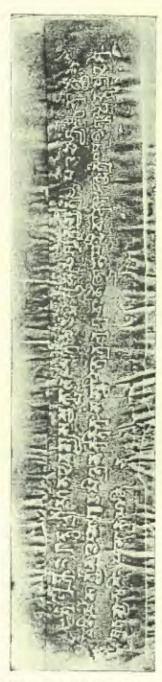
I. — Changu-Narayan, Face III





II. — Lajanpat.





III. — To-hahal, Katmandon.





IV. - Pilier de Harigaon-



Partie supérieure du IV. — Pilier de Harigaon. Extrémités des lignes 4-16.





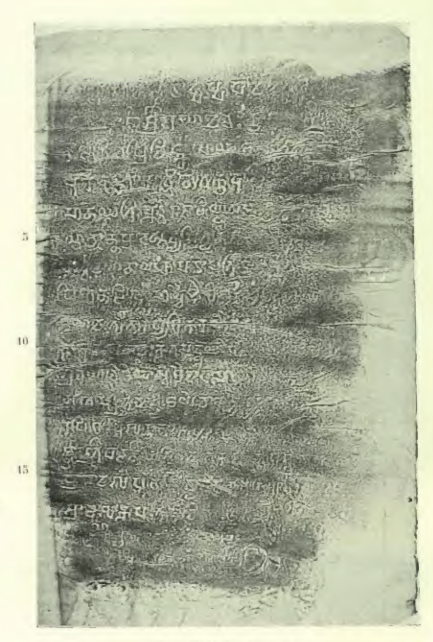
· V. — Timi,





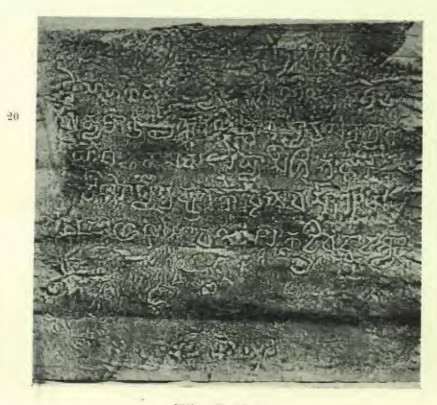
VI. - Kisipidi, (Sament 189.)





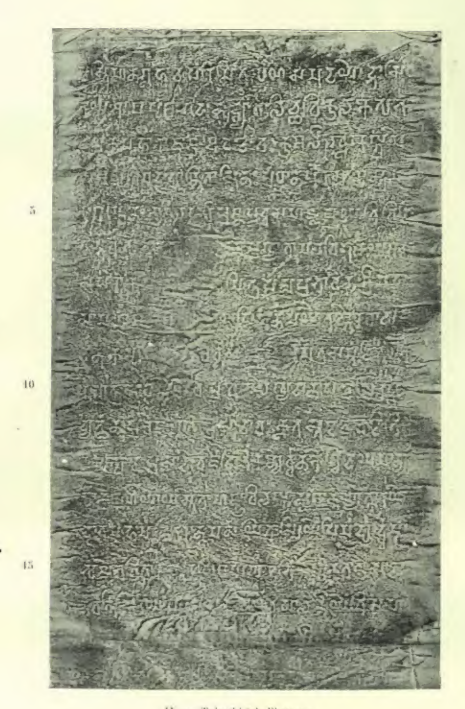
VII. - Kisipidi. (Gayadewa.)





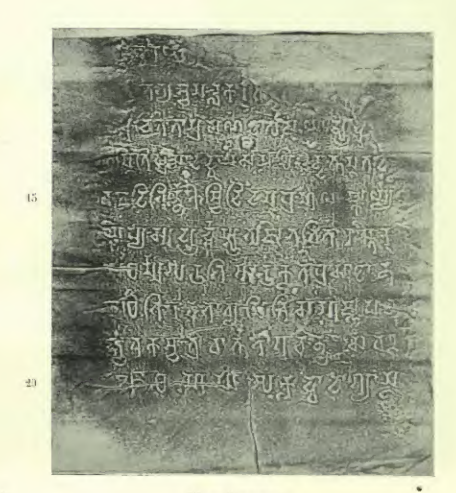
VIII - Tsapaligaon.





IX. - Tulacchi-tol, Bhatgaon.





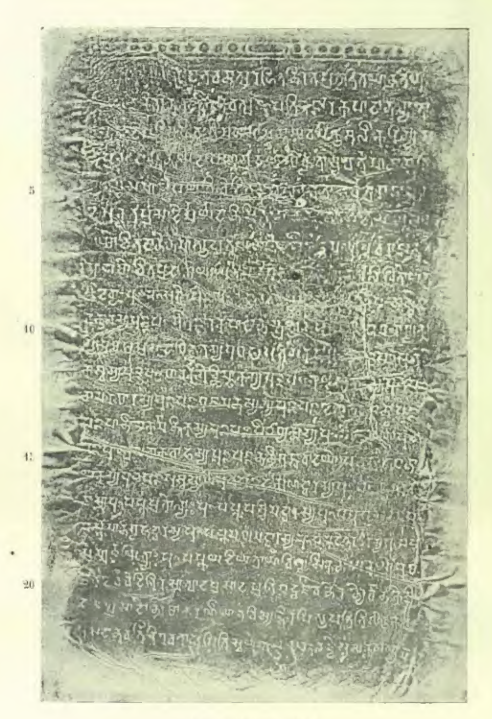
XI. — Discrampur.





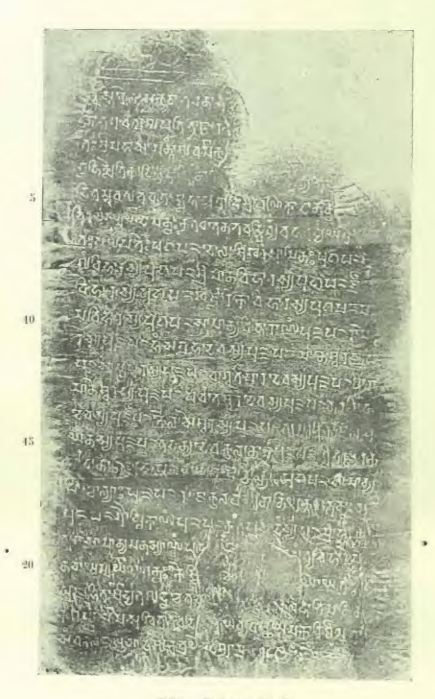
MI. - Khopasi,





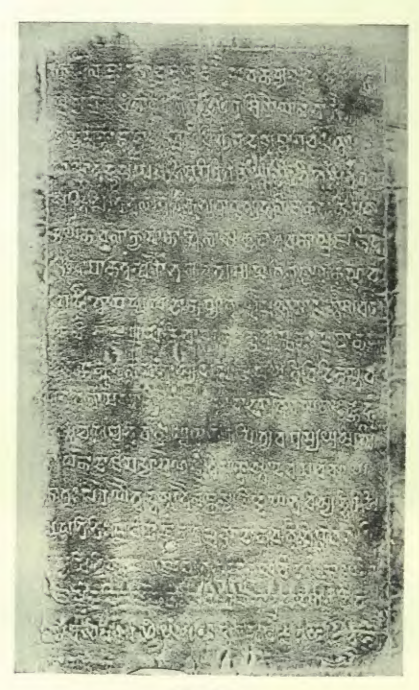
XIII. - Harigaon, stèle 1.





XIV. - Harigaon, stèle II.

P.L. market



XV. - Sanga.





XVI. - Thankot.





XVII. — Sanku.





XVIII. - Chasal Tol, Patan.



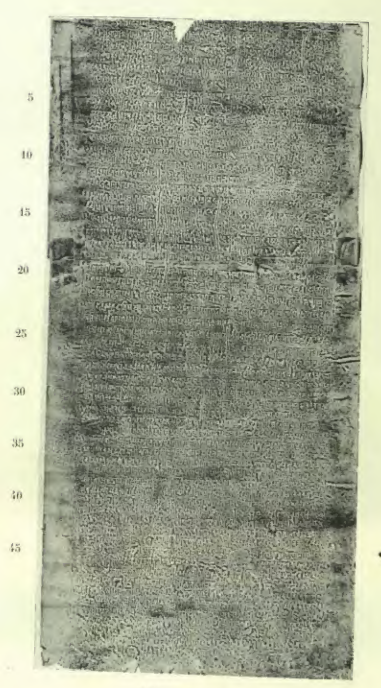


XIX. — Timi.





XX. - Yag bahal.



XXI. - Xungsal.











Central Archaeogical Library,

NEW DELHI. 4589

Gall No. 891.05/AMG.

Author- Ste

Title-le spepil volly

"A book that is shut is but a block"

GOVT. OF INDIA
Department of Archaeology
NEW DELHI.

Please help us to keep the book clean and moving.